











# SANKHYA PHILOSOPHY.

TOGETHER WITH

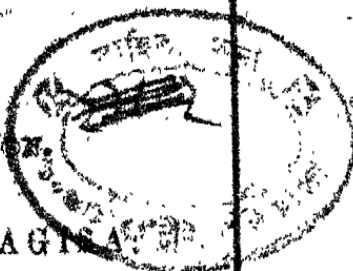
EPILOGUE OF HINDU PHILOSOPHY IN GENERAL.

## PART I.

PRINCIPLES OF COGNITION.

BY

KALIVARA VEDANTABAGIN.



## सांख्यदर्शन।

अमानुज दर्शने यह सम्बोधित।

प्रीतिकान्त।

त्रिकालीवर देवानुवागीश अलीत।

[ भगवत्प्रकटिस्वरूप शकाभस्तिक्षताद्युमा ।

कृत्तमस्थिव रमते औन राधुरसाध्यि । ]

ROY PRESS,

( 17, Bhowanee Churn Dutta's Lane, Calcutta.)

PUBLISHED BY BABODRAM SINGH

AND

PUBLISHED BY THE AUTHOR.

1877.

मूल 125+ एक हाथी छाट आगे।



# SANKHYA PHILOSOPHY

TOGETHER WITH

AN EPITOME OF HINDU PHILOSOPHY IN GENERAL

PART I.

PRINCIPLES OF COGNITION

BY

KALIVARA VEDANTABAGISA:



## সাংখ্যদর্শন।

অন্যান্য দর্শনের মত সম্বলিত।

পরীক্ষাকাও।

শ্রীকালীবর বেদান্তবাগীশ প্রণীত।

[ মগ্নপৃষ্ঠাটিথীব-গুজ্জামদিক্ষাদুন্না।

জ্ঞানমিত্যেব ঈমতৈ জন: সাধুরসোধ্যি ]।

ROY PRESS,

( 17, Bhowanee Churn Dutt's Lane, Calcutta )

PRINTED BY BABOORAM SINGH

AND

PUBLISHED BY THE AUTHOR.



1877.



## କୃତଜ୍ଞତା ଓ ବିଜ୍ଞାପନ ।

ସ୍ଵପ୍ନ-ଅସ୍ତ୍ରାଣ ଓ ତ୍ସବିଦ୍ୟା ପ୍ରଭୃତିର ଲେଖକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ ବିଜେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର, ମଦୀଯ-ଚାତ୍ର ଏବଂ ଚିରପ୍ରତିପାଳକ ବହରମପୁର ନିବାସୀ ପ୍ରାତତ୍ତ୍ଵ ଲେଖକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ ରାମଦାସ ଦେନ, ଧର୍ମତ୍ସଦୀପିକା ପ୍ରଭୃତିର ଲେଖକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ ନାରୀଯାଧିକ ବନ୍ଦ, ଶ୍ରୀରାମପୁର ନିବାସୀ ଏମ୍. ଏ ଉପାଧି ଧାରୀ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ ନାରୀଯାଧିକ ଭାଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ, ବି ଏଲ୍. ଉପାଧି ପ୍ରାପ୍ତ କଲିକାତା ଜଞ୍ଜକୋଟ୍ଟର ଉକ୍ତିଲ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ ଜଗଦୀଶ୍ଚନ୍ଦ୍ର ବନ୍ଦ ପ୍ରଭୃତି ମହାଜ୍ଞା ଗଣେର ଇଚ୍ଛା ଏହି ଯେ, ଦେଶୀୟ ଲୋକେର ପାରା ଦେଶୀୟ ଦର୍ଶନ-ଶାସ୍ତ୍ରେର ଅନୁମର୍ମ ସକଳ ନିଷାଣିତ ହେଇଥା କ୍ରମଶ: ବନ୍ଦଭାବୀଯ ଆନିତ ହିତେ ଆରମ୍ଭ ହେଇଲେ ବଡ଼ ଆନନ୍ଦେର ବିଦୟ ହୁଁ । ବିଶେଷତ: ରାମଦାସ ବାବୁର ମାହାଯେ ଆମି ସଥିନ ଅଧ୍ୟାତ୍ମନ କରି, ତଥନ ହିତେହି ତାହାର ଇଚ୍ଛା ଯେ, ଆମି କୋନ ଦାର୍ଶନିକ ପ୍ରକ୍ଷାବ ଲିଖି । ଉତ୍ସିଖିତ ମହାଜ୍ଞାଗଣ ଏବଂ ଆଜ୍ଞାୟ ବର୍ଗେର ତାଦୃଶ ଇଚ୍ଛାର ଅନୁବନ୍ତୀ ହେଇଥା ରାଜଧିତୁଳ୍ୟ ବହମାନାଂଶ୍ଚ ଶ୍ରୀଲ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବାବୁ ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର ତଥା ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଜୋତିରିନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର ମହୋଦୟେର ଯତ୍ରେ ଓ ଅନୁଗ୍ରହେ ଆମି 'ମାଜ୍ଞାଦର୍ଶନ' ଶୀର୍ଷକ ଏହି ଶୃଦ୍ଧ ପୁସ୍ତକ ଥାନି ମୁଦ୍ରିତ ଓ ପ୍ରଚାରିତ କରିଲାମ । ଇତିପୂର୍ବେ ଇହାର ଅଧିକାଂଶଇ କ୍ରମପ୍ରକାଶ୍ୟ ରୂପେ ତ୍ସବୋଧିନୀ ପତ୍ରିକାର ପ୍ରକାଶିତ ହେଇଥାଇଲ, ମଞ୍ଚପତ୍ର ମେହି ସକଳ ପ୍ରକାଶ ମଙ୍କଳିତ, ପରିମାଣିତ ଓ ପରିବର୍କିତ କରିଯା ପୁସ୍ତକାକାରେ ମୁଦ୍ରିତ କରିଲାମ ।

ଏକଥେ ଅଧ୍ୟୋତ୍ତା ଓ ଅଧ୍ୟାତ୍ମକ ଗଣେର ନିକଟ ଆମାର ବିନଯ ପ୍ରାର୍ଥନା ଏହି ଯେ, ଦୁର୍ବଲଗାହ ଦର୍ଶନଶାସ୍ତ୍ରେ ହସ୍ତକ୍ଷେପ କରା ମାଦୃଶ ଅନ୍ତର୍ଜାତ ଚପଲମତି ସ୍ୟାତିର ପକ୍ଷେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଅମ୍ବନ୍ତ ଜାନିଯାଉ ଆମି ଯେ ଆପନାଦେର ନିକଟ ଏହି ଚାପଳ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରିଲାମ, ଆମାର ଏ ଅପରାଧ ଆପନାର ନିଜଙ୍ଗେ ମାଜନା କରିବେନ । ଅପର ନିବେଦନ ଏହି ଯେ, ଇହାତେ କୋନ ପ୍ରକାର ଅମ ପ୍ରାମାଦ ଦୃଷ୍ଟ ହେଇଲେ ତାହା ଆମାକେ ଅନୁଗ୍ରହ କରିଯା ଜାପନ କରିବେନ । ତାହା ହେଇଲେ ଆମି ଆପନାଦେର ନିକଟ ଶିକ୍ଷାଲାଭ କରିବେ ପାରିବ ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତେ ସଦି ଇହାର ଭାଗ୍ୟ ପୁନ୍ରୂପ୍ତ ଥାକେ—ତବେ ମେ ମରିବେ ତାହା ଆମି ଅନାଯାସେ ପରିହାର କରିବେ ପାରିବ । ଇତ୍ୟଲମ ।

ଶ୍ରୀକାଲୀବର ଶର୍ମୀ ।

ଫୁଲ୍ଡା, ବଶୀର ହାଟ ।

# সূচি-পত্র ।

| বিষয়                                              |     |     | পৃষ্ঠা হইতে পৃষ্ঠার্থ। |
|----------------------------------------------------|-----|-----|------------------------|
| গ্রাহকবন্ধ ও পূর্বাভাস                             | ... | ..  | ১০ ১০                  |
| দর্শনশাস্ত্রের অক্ষণ ও সংক্ষিপ্ত ইতিহাস            | ... | ১   | ১২                     |
| সাম্যশাস্ত্রের প্রতিপাদ্য                          | ... | ১২  | ১৬                     |
| জ্ঞান-নির্বাচন এবং তৎসমষ্টিক্ষেত্রে বিবিধ মত       | ... | ১৭  | ১৯                     |
| অমাণ নির্গম                                        | ... | ... | ১৯ ২০                  |
| চক্ষুরিন্দ্রিয় ও চাকুষ-প্রত্যক্ষ                  | ... | ... | ২১ ৩২                  |
| অধ্যাস বা ভ্রমজ্ঞান                                | ... | ..  | ৩২ ৩৫                  |
| অমোৎপত্তির কারণ                                    | ... | ... | ৩৫ ৩৯                  |
| অম-নিবারণের উপায়                                  | ... | ... | ৩৯ ৪১                  |
| শ্রবণ ও শ্রবণেন্দ্রিয়                             | ... | ... | ৪১ ৪৭                  |
| শ্পর্শ ও শ্পর্শেন্দ্রিয়                           | ... | ... | ৪৭ ৪৯                  |
| রস জ্ঞান ও রসনা                                    | ... | ... | ৪৯                     |
| আপেন্দ্রিয় ও গন্ধ-জ্ঞান                           | ... | ... | ৫৯ ৬০                  |
| কর্মেন্দ্রিয় ও মনের ইন্দ্রিয়সমূহ                 | ... | ... | ৫০ ৫৭                  |
| যুক্তি ও যৌক্তিকজ্ঞান                              | ... | ... | ৫৭ ৭৪                  |
| যুক্তির অবয়ব ও তাহার শ্রেণীকলনা                   | ... | ... | ৭৪ ৭৮                  |
| উপদেশিকজ্ঞান ও উপদেশ                               | ... | ... | ৭৮ ৮২                  |
| আপুর্বাক্য                                         | ..  | ... | ৮২ ৮৬                  |
| বেদের পৌরুষেরত্ব শক্তি                             | ... | ... | ৮৬ ৮৮                  |
| শাস্ত্রের সত্যেকার-প্রণালী ও বিচারিত-বাক্যের শক্তি |     | ৮৮  | ১০২                    |
| সংকার্যবাদ ও প্রমাণকাণ্ড-সমাপ্তি                   | ... | ১০২ | ১০২                    |

# ଶାହିନ୍ଦା ମାଲା

## ଶାହିନ୍ଦା ମାଲା

# ଶାହିନ୍ଦା ମାଲା

(ପୂର୍ବଭାଷା)

ବଞ୍ଚଭାଷାଯ ବିଚାରଗ୍ରହେର ଅବତରଣ କରିବାର ସମୟ ଅମାପି ଆଗତ ହୁଏ ନାହିଁ । ହେତୁ, ବର୍ତ୍ତମାନ ବଞ୍ଚଭାଷାର ଆସନ ଅତି ଅଳ୍ପ । ସଦି ଓ ବର୍ତ୍ତମାନ ବଞ୍ଚଭାଷା ପୂର୍ବାପେକ୍ଷା ପୁଣି ଲାଭ କରିଯାଇଛେ, ଅପେକ୍ଷାକୁତ ପ୍ରମାତ୍ର ହିଁ ଯେ କି ଅମାପି ତତ୍ତ୍ଵରା କେବଳ ଦୁଇ ଚାରି ଟି ରମଣୀମୂର୍ତ୍ତି ବା ଦୁ-ପାଂଚଟି ଲତା ଶ୍ରୀ ଚିତ୍ରିତ ହିଁ ପାରେ, ରାମାୟଣ ମହାଭାରତେର ଉପାଧ୍ୟାନ ଭାଗରେ ଅନୁଦିତ ହିଁ ପାରେ; ତାହାର କୋନ ଦାର୍ଶନିକଭାବ ଅମ୍ବ-ପ୍ରତ୍ୟାମ ଯୁକ୍ତ କରିଯା ହୁଏ ପ୍ରବିଷ୍ଟ କରାନ ଯାଇତେ ପାରେ ନା । କେନ ନା, ଦାର୍ଶନିକଭାବ ହୁଏ ଗତ କରିବାର ଏକମାତ୍ର ଉପାୟ ବିଚାର । (ଯାହାକେ ଆମରା ଯୁକ୍ତ, ତର୍କ, ଉତ୍ସ ପ୍ରଭୃତି ବହନାମେ ବ୍ୟବହାର କରିଯା ଥାକି) । ସେଇ ବିଚାର ନିର୍ମାଣେର ଉପରୁ ଯୁକ୍ତ ଉପକରଣ (ଶବ୍ଦବାଣି) ବାଙ୍ଗଲା ଭାଷାର କୈ ?—ସଦି ଥାକେ, ବା ନା ଥାକିଲେବୁ ଭାବାନ୍ତର ହିଁ ପ୍ରୟୋଜନାମୂଳକପ ସଂଗ୍ରହ ବା ପ୍ରମାତ୍ର କରିଯା ଲାଗରୀ ଯାଇତେ ପାରେ,—ତୁ ଥାପି ମେରପ କରିଯା ବିଚାର ନିର୍ମାଣ କରିବାର ବାକି କୈ ?—ସଦି କୋନ କୁଣ୍ଠଲୀ ପୁରୁଷ ବିଚାର ନିର୍ମାଣ କରିବେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହନ, (ହିଁଲେଇ ବା କି ହିଁବେ ?) —ଦେଖା ଯାଏ, ବିଚାର ନିର୍ମାଣେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହିଁଯା, ଅନେକ ଲୋକଙ୍କ କିଛୁ ଦିନ ନା କିଛୁ ଦିନ ପରେ ନିଯୁତ ହମ । ନିର୍ମାତାଦିଗେର କାର୍ଯ୍ୟାଦୟ ହୁଏ ନା ହିଁଲେ କି ତତ୍ତ୍ଵରା ଫଳ ଲାଭେର ଆଶା କରା ବାବ ?—ତାହାଦେଇ ଉଦ୍ୟମ ଭଙ୍ଗେର ଅନେକବିଧ ହେତୁ ଆଛେ । ତଥାଥେ ଅଧିନତମ ହେତୁ ଏହି ସେ, ବର୍ତ୍ତମାନ ସମୟେ ତାତ୍କାଳ ଏହେର ବ୍ୟବହର୍ତ୍ତା ଓ

তাত্ত্ব গ্রন্থের আদরকর্তা লোক অতি অল্প। একথা সত্য কি মিথ্যা, দেখ,—এ যাবৎ ন্যায়-পদার্থ তত্ত্ব, তত্ত্ব বিদ্যা ও ধর্মতত্ত্বদীপিকা প্রভৃতি কএকখানি উত্তম বিচার গ্রন্থ প্রচারিত হইয়াছে; কিন্তু তাহা ক-টি লোকে ব্যবহার করে? ক-টি লোকেই বা আদর করে?—অনাদরের কারণ আর কিছুই না, কেবল তাত্ত্ব গ্রন্থে লোকের কঢ়ি না থাকাই কারণ। কঢ়ি না থাকার কারণ বিবিধ। তন্মধ্যে তজ্জাতীয় গ্রন্থ না বুঝিতে পারাও এক-টি কারণ। এইটিই মুখ্য কারণ। না বুঝিবার কারণ কি?—প্রতিবন্ধক। কি প্রতিবন্ধক?—অপ্রাপ্ত ব্যবহার শিশুদিগের ব্যাকরণ স্তুত বুঝিবার যে প্রতিবন্ধক, বর্তমান কালের অধিকাংশ লোকেরই দার্শনিক পদ পদার্থ বুঝিবার সেই প্রতিবন্ধক। বালকেরা বৈয়োকরণিক পদার্থের চর্চা করে না; সেইজন্য তাহা তাহারা হঠাৎ বুঝিতে পারে না; তজ্জপ, বর্তমান কালিক লোকেরাও চর্চা করেন না বলিয়া দার্শনিক গ্রন্থ বুঝিতে পারেন না। অচর্চিত পদ-পদার্থ মহসা উপস্থিত হইলে জ্ঞান তাহাকে আয়ত্ত করিতে পারে না। জ্ঞানগম্য না হইলেও বস্তুর ব্যাখ্যাথ আদর হয় না। অতএব, একদেশীয় ব্যবহার্য ভাষাদি, চর্চা রহিত অন্যদেশীয়দিগের নিকট যেমন বিরক্তি ও উপেক্ষার সামগ্রী,—সেইরূপ, চর্চাবিহীন বর্তমানকালিক অধিকাংশ লোকের নিকট দার্শনিকভাব বিরক্তি ও উপেক্ষার সামগ্রী হইয়া আছে। যে অনুষ্যোর যে বস্তুতে অকুণ্ঠি থাকে, সে যদি যত্নপূর্বক প্রতিদিন কিছু কিছু করিয়া সেই বস্তুর চর্চা বা সেবা করে—তাহা হইলে তাহার সেই চর্চা, তদ্বাত অকুণ্ঠির কারণ ধ্বংস করিয়া তদ্বিষয়ে অপূর্ব কঢ়ি উৎপাদন করে। এইরূপ চর্চা-প্রবণতা মানব মনের স্বাভাবিক ও অব্যাভিচারী ধর্ম। মৰ্হির্বি ব্যাস একস্থানে বলিয়াছেন,—

“ଶାତ୍ ଜ୍ଞାନାଳ୍ପ ଅରିତାହି ସିତାପବିଦ୍ୟା-  
ପିତ୍ତୀପତମରସନନ୍ଦ ଲ ରୀତିକୈବ ।  
କିଳ୍ପୁତରାଦଲୁଦିଲ୍ ଜଳ୍ପୁ ଦେବୟୈବ;  
ଶାହୀ ପୁନର୍ମର୍ବଦି ମୁଦ୍ରାଦ ମୁଲୁ ହଳୀ ॥”

ବର୍ଣ୍ଣାର୍ଥ ଏହି ସେ, ପିତ୍ତ ଦୁଷ୍ଟ ହଇଲେ ଜିଜ୍ଞାସା ସିତା ଅର୍ଥାଏ ଚିନିତ ଭାଲୁ ଲାଗେ ନା । ତିକ୍ତ ଲାଗେ । କିନ୍ତୁ, ଯଦି ଆଦର ପୂର୍ବକ ଔଷଧ ଦେବନେର ନ୍ୟାମ୍ର ଅଭିଦିନ କିଛୁ କିଛୁ କରିଯା ତାହାର ସେବା (ଭକ୍ଷଣ) କରା ଯାଏ, ତାହା ହଇଲେ, ତଦ୍ବାରା ଦେଇ ପିତ୍ତଦୋଷ ନିବାରିତ ହଇଯା କ୍ରମେ ତାହାତେହି କୁଟି ଜନ୍ମେ ଏବଂ ତଥାର ଯଥାବଳେ ଶାହୁତା ଅଛୁଭୁତ ହସ୍ତ । ଏଇକଥି, ଅପବିଦ୍ୟା ଅର୍ଥାଏ ଅଞ୍ଜାନ ବା ମାର୍ଗାମୋହେ ସମାଚ୍ଛନ୍ନ ବାନ୍ଧିର ଈଶ୍ଵରଧ୍ୟାନ ଭାଲ ଲାଗେ ନା, କିନ୍ତୁ ତାଦୁଶ ମନ୍ଦ୍ୟା ଯଦି (ଭାଲ ନା ଲାଗିଲେ ଓ) ସତ୍ତ୍ଵପୂର୍ବକ କିଛୁ କିଛୁ କରିଯା ଅଭିଦିନ ତାହାର ସେବା କରେ, ତାହା ହଇଲେ ଦେଇ ଭାଲ ନା ଲାଗାର କାରଣ ଅଞ୍ଜାନ ବା ମାର୍ଗାମୋହ ବିଧବଙ୍ଗ ହଇଯା ଗିଯା କ୍ରମେ ତାହାର ମନେ ଈଶ୍ଵର ଧ୍ୟାନେର ଶାହୁତା ଅଛୁଭୁତ ହସ୍ତ ।

ଅଗିଚ, ଶୈଶବ କାଳେ ଆମରା କି ଜାନିତାମ,—ଆର ଏଥନଇ ବା ଆମରା କି ଜାନି ;—ଶିଶୁକାଳେ ଆମାଦେର କି ଭାଲ ଲାଗିତ,—ଆୟ ଏଥନଇ ବା କି ଭାଲ ଲାଗେ ;—ଅନୁଧାବନ କରିଯା ଦେଖିଲେ ଶ୍ପଷ୍ଟଇ ପ୍ରତୀତି ହଇବେ ସେ, ଆମରା ଅନେକ ବିଷୟେ ଶିଶୁକାଳେ ଯାହା ଜାନିତାମ ନା—ଏଥନ ତାହା ଜାନି ; ଶିଶୁକାଳେ ଯାହା ତିକ୍ତ ବୋଧ ହଇତ—ଏଥନ ତାହାଇ ମିଷ୍ଟ ବୋଧ ହସ୍ତ ; ଶିଶୁକାଳେ ଯାହା ଦୁଃଖକର ଓ ବିରକ୍ତିକର ଛିଲ—ତାହାଇ ଏଥନ ସୁଧକର । ଏକଥି କୁଟି ପରିବର୍ତ୍ତେର କାରଣ ଆର କିଛୁଇ ନା, କେବଳ ଛର୍ଚା । ସଂସାରଚକ୍ରେ ମହିମା, ଲୋକଯାତ୍ରା ନିର୍ବାହେର ଅବଶ୍ୟକତା ବା ଅବଶ୍ୟକତା, ମଂସର୍ଗ ଓ କାଳେର ପରିବର୍ତ୍ତନ ସହକାରେ ତତ୍ତ୍ଵ ବିବରେର

চৰ্চা সাংসারিক লোকের আপনা হইতেই ঘটিয়া উঠে। অতএব, যথুন্য যে যে বিষয়ের সাদৃশ চৰ্চা কৰিবে, কিছুকাল পরে চৰ্চাপ্রবণ ঘন, সেই সেই বিষয়েই আমোদ পাইবে। মনের যদি একুপ চৰ্চা প্রবণতা-গুণ না থাকিত, তাহলু হইলে এ সংসার এককৃপাই থাকিত, মানা সম্প্রদায়ে কদাচ বিভক্ত হইত না। এক সম্প্রদায়ের স্বধ্যে আজ্ঞা-কাল যেমন কাবা, মাটক ও ইতিহাসাদির চৰ্চা নিবন্ধন তজ্জাতীয় গ্রহণার্থে কুঠি বা চিন্তপ্রাবণ্য দৃষ্ট হইতেছে; এইকুপ, জ্ঞান-শাস্ত্রের চৰ্চা করিলেও কালে তাহাদের নাহাতেই কুঠি বা চিন্তপ্রাবণ্য জন্মিতে পারে। চৰ্চা ও কাবারুচিতার প্রভাবে তাহারা যেমন কাবা পাঠে প্রভূত আনন্দ প্রাপ্ত হইতেছেন—চৰ্চা করিলে তর্কশাস্ত্রেও সেই কুপ আমোদ লাভ করিতে পারেন। যদি বল, বিচারশাস্ত্র অভ্যন্ত কঠিন, বড় নীরস, সহজে বুকা যাব না, তন্মিবন্ধন তাহাতে আমোদও পাওয়া মায় না; ত্বরিত আমরা জ্ঞানচৰ্চায় বিরত আছি। এই আপত্তির উত্তর এই যে, চৰ্চা কর। চৰ্চা করিলে পূর্বকথিত দৃষ্টান্ত অনুসারে তোমাদের কৈচারিক ভাব, ভঙ্গী, শব্দপরিপাটী সমস্তই আবর্জ হইবে। তখন আর সে কঠিন, সেই না বুকা, কিছুই থাকিবে না। এখন যে তোমরা কাবা ইতিহাসাদির ভাব ভঙ্গী ও শব্দপরিপাটী প্রভৃতি সহজাত পক্ষির ন্যায় অনায়াসে হৃদয়ঙ্গম করিতেছ—একুপ হৃদয়ঙ্গম করিবার পক্ষি কি তোমাদের সহজাত শক্তি? কদাপি নহে। এ শক্তি ও তোমাদের চৰ্চা বা অভ্যাস দ্বারা সঙ্কলিত হইয়াছে জানিবে।

আর এক কথা। জ্ঞান শাস্ত্রের চৰ্চা বাতিরেকে মানব-মনের অল্পাল্প অপগত হয় না। বাক সৌষ্ঠবও জন্মে না। শিশু দিগের তুল্য সমুদ্ধি জ্ঞান ও অক্ষুটবক্তৃত্ব চিরকালই থাকে। যদি বল, তাহাতে

ক্ষতি কি ? বিলক্ষণ ক্ষতি আছে । সম্মুক্তজ্ঞান ও বাক্-বিশুদ্ধির অভাব শিশুদিগেরই শোভা পাও, পরিণতবয়স্কদিগের নহে । পরিণত বয়স্কদিগের সম্মুক্তজ্ঞান ও অপরিস্কৃত বাক্য থাকা যে, ক্ষতি ও বিরক্তির বিষয় তাহা বলা বাহ্যিক ।

অপিচ, ভাষার অধিকার বৃক্ষি ব্যতিরেকে বিচার গ্রন্থের বহু প্রচলন হইতে পারে না । বিচার গ্রন্থের ব্যবহার-প্রাচুর্য ব্যতিরেকে জ্ঞান চর্চার আধিক্য জমিতে পারে না । জ্ঞান চর্চার আধিক্য না হইলেও সম্মুক্তজ্ঞান ও বাক্-বিশুদ্ধির অভাব মহুষ্য-সমাজকে পরিত্যাগ করে না । এতদ্বারা, বর্তমান বিজ্ঞ সম্প্রদায়ের অনেকেরই মত এই যে, যাবৎ না বঙ্গভাষার অবয়ব বৃক্ষি হয়—যাবৎ না বিচার গ্রন্থের বহুল প্রচার হয়—যাবৎ না দেশীয় দিগের মন বিচার দর্শনে উন্মুখ হয়,—তাবৎ, বঙ্গভাষার দ্বারা কোন প্রকার আলোককর্ম লাভের সম্ভাবনা নাই । এক্ষণকার কাব্যকৃতি এবং এক্ষণকার কাব্য, আর্য কালের কাব্যকৃতি এবং আর্যকালের কাব্যের ন্যায় নহে । পূর্ব কালের লোকেরা ধর্ম, জ্ঞান ও বৈরাগ্যাদি সংযুক্ত কাব্যই ভাল বাসিত । তৎকালের কাব্য লেখকেরাও তদমূলক কাব্য লিখিতেন । এক্ষণকার কাব্য ও কাব্যকৃতি তাহার সম্পূর্ণ বিপরীত ; স্বতরাং বর্তমান পক্ষতির কাব্য শ্রেণী আশাতীত উন্নত হইলেও তদ্বারা উৎকর্ষ লাভের সম্ভাবনা নাই । কাব্যকৃতিতা একে ত তরল মনের কার্য ; তাহাতে আবার তাহা গান্তীর্যের বিনাশক এবং অস্তস্তু দর্শনের প্রতিরোধক । এই সকল দোষ কাব্য সাধারণের । অপকৃষ্ট রন্ধোন্দীপক কাব্য এতদপেক্ষাও দৃঢ়ণাবহ । অপকৃষ্ট কাব্যসে আদ্র' হইলে মন জড়তা প্রাপ্ত হয় ও ক্ষুজ্জ হয় । স্বচ্ছতা, প্রকাশ শক্তি, ধারণা শক্তি, ধর্ম, জ্ঞান, বৈরাগ্য

ও শাস্তিপ্রভূতি মানবমনের যে কিছু সদ্গুণ, সকলই বিমল হয় ॥  
 বিশেষতঃ শৃঙ্গার রসাত্মক কাব্য মহুষ্যের স্তর্ষ বৃত্তিকে (কাম বৃত্তিকে) ।  
 বেগিত করে। স্তর্ষ বৃত্তি যেমন মহুষ্যাকে বেগে আক্রমণ করে, অন্য  
 বৃত্তি সেকলপ নহে। স্তর্ষ বৃত্তির বেগ যখন মানব হন্দরে পূর্ণতা প্রাপ্ত  
 হয়, তখন তাহার দৃশ্য হঞ্চ কামিনী, আর ধ্যের হঞ্চ কামিনীর  
 মূর্তি। তৎকালৈ তাহার মন কেবল সেই রূপণী মূর্তিতেই বিলাস  
 করিতে থাকে। সে তখন জগতের অন্য কিছুই দেখিতে পায়  
 না। কি আক্ষেপের বিষয় ! যে মন ঐ বিপুল গ্রহ-নক্ষত্র-তারকা-  
 বিরাজিত অনন্ত আকাশ—আর এই সকাননা সভূতরা সাগরাস্তা-  
 পৃথিবী,—যুগপৎ এতদুভয়কেই আক্রম করিতে সমর্থ,—মহুষ্য সেই  
 মন'কে কি না একটা শুদ্ধায়তন নারী দেহে নিষ্পুর করিয়া রাখিবে !  
 কি আশ্চর্য ! ঐ অবস্থাকেও আবার কেহ কেহ স্বর্থের অবস্থা  
 মনে করেন, বর্ণনাও করেন; পরস্ত তাঁহারা একবারও অমুধাবন  
 করেন না যে, তত্ত্ব চিন্তার নিষ্পুর করিতে পারিলে মন কত উন্নত হয়  
 ও কত সুখী হয়। একন কি, একটা সামান্য কীটের বা ধূলিকণার  
 তত্ত্ব চিন্তা করিতে করিতে মহুষ্য জীবনের সন্নিধি লাভ করিতে  
 পারে বলিলেও অত্যুক্তি হয় না। একজন কাব্য জিজ্ঞাসু, আর  
 একজন তত্ত্ব জিজ্ঞাসু, এতদুভয়ের মধ্যে যে কি তরতম ভাব আছে,  
 তাহা তিনিই বুঝিতে পারিবেন, যিনি একবার উভয় জিজ্ঞাসার  
 স্বাদ গ্রহণ করিয়াছেন। কাব্যবিদ্যা ও তত্ত্ববিদ্যা এতদুভয়ের  
 ফল-তারতম্যের প্রতি নিপুণ হইয়া দৃষ্টিচালনা করিলে, কাবোর  
 আলোচনা রহিত করাই কর্তব্য বলিয়া প্রতীতি হইবে। পরস্ত  
 আমরা সেকলপ করিতে বলিনা। আমদের মত এই যে শ্রমণ-

নোদনের অবলম্বনস্বরূপ যৎকিঞ্চিত সৎকাব্য আলোচনা কর, আর তত্ত্বচিন্তা বহুপরিমাণে কর। পূর্ব পূর্ব পণ্ডিতেরাও কাব্যশাস্ত্র ও জ্ঞানশাস্ত্রের পরম্পর বাধ্য-বাধক ভাব নির্দেশ করত এই কথাই বলিয়াছেন। যথা,—

“কাব্যেন হন্তে শাস্ত্রে জ্ঞানে গীতেন হন্তে।  
গীতলু স্তুবিলাসেন স্তুবিলাসো বুভুব্যা ॥”

কাব্য জ্ঞানশাস্ত্রকে বিনাশ করে। আবার কাব্যকে বিনাশ করে গীত। গীতকে বিনষ্ট করে স্তুবিলাস, স্তুবিলাসকে দূর করে বুভুক্ষা।

জ্ঞানিশ্রেষ্ঠ কবি শিহলণ-মিশ্রও অপরূপসৌন্দীপক কাব্য রচ-  
যিতাদিগকে লক্ষ্য করিয়া এই আক্ষেপোক্তি প্রকাশ করিয়াছেন,—

“যদা পুরুষৈব জনস্য রাগিণঃ খনঃ পদীমো হৃদি মনসালভঃ।  
বদ্বাব ভূঁয়াক্ষিমন্দৰ্পজ্জিতঃ কুকাদ্য হন্ত্যাকুমণ্ডী লিবিহিমাঃ ।”

শিহলণ কবি শুঙ্গার-রসের কবিতালেখকদিগকে অনর্থ-পণ্ডিত বলিয়া-  
ছেন। উক্ত শ্লোকের মৰ্ম্মার্থ এই যে, কামাগু, মহুষ্য হৃদয়ে স্বভা-  
বতঃই প্রজ্জলিত, তাহাতে আবার অনর্থ-পণ্ডিতেরা নিরস্তর কু-কাব্য  
রূপ ঘৃতাহতি নিষ্কেপ করিতেছে, ইহা কি সামান্য আক্ষেপের বিষয় !!

এইরূপ, দার্শনিক পণ্ডিতেরাও কামিনীজিজ্ঞাসাকে জ্ঞানের বিশেষ  
প্রতিবন্ধক বলিয়া জানেন। তাঁহারা সর্বদাই বলেন “কামিনী  
জিজ্ঞাসা খনঃ পরিবন্ধিকা”—অতএব, কেবল কামিনী ধ্যানের উদ্দীপক  
কাবোর উন্নতি দেখিয়া আমাদের সন্তুষ্ট থাক। উচিত নহে,—অন্তস্তুত  
প্রভৃতি তাত্ত্বিক ভাব ও তৎপ্রকাশোপযোগী ভাষা, এতদুভয়েরই  
বহু আলোচন করা উচিত।

বিদি বল, “কাবা কারেরা যে কেবল রঘনী মৃত্তিই চিত্রিত করেন, আর আমরা যে কেবল তাহাতেই ডুবু ডুবু হইয়া থাকি এমত নহে। তাহারা কত শত নদ, নদী, সাগর, শৈল, বন, উপবন, তড়াগ, অরুভূমি, শুশানভূমি, যুক্তভূমি, স্বর্গ, নরক প্রভৃতি বর্ণনা করিয়া আমাদিগের চিত্তকে হ্রস্ব, শোক, আবেগ প্রভৃতি বহুবিধ ভাবে পরিপূরিত করেন,—তবলে আমরাও ইহলোকের আলা যন্ত্রণা অনেকাংসে ভুলিয়া থাকি,—স্বতরাঃ কাব্যালোচনা আমাদিগের অকুশলের নিষিদ্ধ নহে। যাহা অকুশলের নিষিদ্ধ নহে, তাহা পরিত্যাগ করিব কেন ? ”—

উভয় এই যে, আমরা কাব্যকে একবারে পরিত্যাগ করিতে বলিতেছি না ; বলিতেছি কুৎসিত কাবোজ পরিত্যাগ ও সৎকাবোর অল্প সেবা কর। সৎকাব্য বলিয়া তাহাতে ব্যসনী হওয়া উচিত নহে ; যেহেতু ব্যসনী হইলে কাব্যের শুভফল গ্রহ হয় না। ধীরতা ও সন্তুষ্টি পরিচালন পূর্বের অল্প অল্প সেবা করিলে তৎপরিপাক দশায় কাব্যান্তর্গত শুভফল অনুভূত হইলেও হইতে পারে। কাব্য-নিষ্ঠাতার বদি নিষ্ঠাগ নৈপুণ্য থাকে, আর পাঠকের মন বদি পাঠ মাত্রেই সেই বর্ণনীর বিষরে উপনীত হয়, তাহা হইলেই, সেই সৎকাব্য দ্বারা নিষ্ঠালিপিত ফল লাভের আশা করা যাইতে পারে বটে। যথা,—

যে মহুয়ে দয়া, দাক্ষিণ্য, করুণা, মৈত্রী, পুণ্য লিঙ্গা ও পাপ-জিহাসী প্রভৃতি সদাশুণের অভাব বা অমুদ্রেক আছে,—সৎকাব্য সেবা করিলে হয় ত তত্ত্বাবৎ গুণের উদ্রেক হইতে পারে। স্বর্গবাসী-রিগের সুখসম্মুক্তি দেখিয়া হয় ত পুণ্যলিঙ্গার উদয় হইতে পারে—নারকীদিগের নরক যন্ত্রণা দেখিয়া হয় ত পাপজিহাসা জন্মিতে

পারে—ধনি-দিগের ক্রুটিভঙ্গী দেখিয়া হয় ত ধনবিরাগ উপস্থিত হইতে পারে—হিংসার অনিষ্ট পরিষাম দেখিয়া হয় ত মৈত্রীভাবের উদয় হইতে পারে—অঙ্গ-পঙ্গু প্রভৃতি দরিদ্র ও দরিদ্রনিবাস সম্রূপ করিয়া হয় ত কঙ্গা বৃক্ষের উদয় হইতে পারে এবং যুক্তবীরদিগের অর্লোকিক প্রভাব দেখিয়া হয় ত উৎসাহিতা<sup>১</sup> ও ওজন্তি জন্মিতে পারে। দান-বীরদিগের সদাশয়তা ও বদান্যতা দেখিয়া হয় ত সেই সেই শুণের উদ্দেক হইতে পারে। অতএব, যে সকল কাব্য দ্বারা তোমার বা জগতের উক্তবিধ উপকার হইবার সম্ভাবনা আছে, সে সকল কাব্যের পরিসেবা করিতে আমাদের নিষেধ নাই। ব্যসনী না হইয়া সৎ-কাব্যের পরিসেবা আর ব্যসনী হইয়া জ্ঞানশাস্ত্রের আন্দোলন করা কর্তব্য, ইহাই আমাদের মত। এই মত কেবল আমাদের নহে, পূর্বপণ্ডিতগণেরও বটে। যথা,—

“মৈ উলমা যঃ ক্রিয়তি সচ্ছাস্ত্রস্য লিষ্টিবলম্।”

স্বত্কার্য্য যৈ চ স্বিবলী তৈ জলা মত্তমা মতাঃ॥”

অর্থ এই যে, যাহারা জ্ঞানশাস্ত্রের চর্চা করেন, পূর্বপণ্ডিত দিগের মতে তাহারাই উত্তম। যাহারা সৎকাব্যের সেবা করেন, পূর্বপণ্ডিতগণের মতে তাহারা মধ্যম। অসৎশাস্ত্রের ও অসৎকাব্যের সেবকেরাই তাহাদের মতে অধম।

যদি বর্ণ “তত্ত্বচিন্তা করিতে হইলে ভাষাস্তর শিক্ষার অপেক্ষা করে, কেবল বঙ্গভাষায় হয় না, যেহেতু বঙ্গভাষার অবস্থা এখনও বিচার শিক্ষার উপযোগী হয় নাই।”

এ কথারও অনেক উত্তর আছে। তন্মধ্যে প্রধানতম উত্তর এই যে, হতাশ না হইয়া, উপেক্ষা না করিয়া, চেষ্টা কর,—চেষ্টা করিলে

উপরিত ফল অবশ্যই লক্ষ হইবে । যে সংস্কৃত ভাষা একেশে বর্ণিলী হইয়াছেন, জীৱতমা হইয়াছেন, একবার দেই সংস্কৃতভাষার শৈশব কাল চিন্তা কর—বুঝিতে পারিবে যে, বঙ্গভাষাও ইচ্ছাকুপ ফল-প্রসব করিতে পারিবে কি না ।

প্রথমকালে সংস্কৃতভাষায় কি ছিল?—কেবল বস্তুবোধক শুটি-কতক নাম, আর ক্রিয়াবোধক শুটিকতক শব্দ (ধাতু) ছিল । যে শশধরকে আজ্ঞা, আমরা শত শত নামে উল্লেখ করিতেছি, তাহার হই-টি মাত্র নাম ছিল । ক্রমে দশ, পঞ্চদশ, বিংশতি-টি (ইহা নিষ্ঠটু বুঝুকে) নাম প্রকাশ পাইল । এইরূপে ক্রমে শব্দ ও শব্দ বিন্যাস ভঙ্গী অর্থ ও অর্থ-চাতুর্য বৃদ্ধি পাইতে লাগিল । এখনও ব্যাকরণ হয় নাই । ক্রমে নাম, ধাতু, আধ্যাত ও নিপাত,—শব্দের এই চতুর্বির্ধ জাতি হিসেব হইল । এই সময় এক এক-টি করিয়া শব্দ অধ্যয়ন করিতে হয়—শব্দ পারায়ণের শেষ হয় না—অধ্যেতাদিগের অত্যন্ত ক্লেশ । এক সময়ে যে সংস্কৃতভাষার এবং বিধি অবশ্য ছিল, তাহা বেদ দেখিলেই প্রতীতি হয় । যথা,—

“চতুর্বিন্দীয় দ্বিত্ব বৰ্ষ সহস্র” প্রতিপদ্যাত্ত্বিহিতানাম  
হস্তানা হস্তদ্যারায় প্রীবাচ, নাল্প জগাম ॥”

অর্থ এই যে বৃহস্পতি বঙ্গা, ইল্ল অধ্যেতা, অধ্যয়নকাল দৈব-পরিমাণের সহস্র বৎসর । তথাপি এক একটি করিয়া অধ্যয়ন করিতে হয় বলিয়া শব্দ পারায়ণ শেষ হয় নাই । বোধ হয় এই উল্লতির সময়েই ব্যাকরণের স্থষ্টি হইয়াছিল । এবং বিধি সময়েই ব্যাকরণের আবশ্যক ।

ব্যাকরণ বলিলে একেশে গানিনি-ব্যাকরণ বুঝাও । প্রথমপ্রস্তুত

ব্যাকরণ তাহা নহে। প্রথমে যে কিঙ্গপ ব্যাকরণ জগিয়াছিল, এখন আর তাহা অঙ্গুত্ত হয় না।) কেহ কেহ বলেন, পাণিনির পূর্বে 'মাহেশ' নামক ব্যাকরণ ছিল, তাহাই প্রথম অঙ্গুত্ত। এ কথা কতদুর সত্য, বলিতে পারি না। অনেকানেক প্রাচীন পণ্ডিতেরাও এ বিষয়ের কথ্য নির্য করিতে পছৰেন নাই। আবার অনেক পণ্ডিতের সিদ্ধান্ত এই যে, 'মাহেশ' নামক কোন স্বতন্ত্র ব্যাকরণ নাই, ছিলও না। পাণিনি, কাত্যায়ন, ও পতঞ্জলি,—এই মুনিদ্বয়বিনিষ্ঠিত স্মত্র, বৃত্তি ও ভাষ্য,—এই গ্রন্থ অবৈরই নাম মাহেশ। উহার 'মাহেশ' নাম হইবার কারণ এই যে, পাণিনি ও কাত্যায়ন মহেশ্বরের উপাসনায় সিদ্ধ হইয়া তদীয় উপদিষ্ট পদ্ধতিতে উক্ত ব্যাকরণ রচনা করেন। কল, পাণিনির পূর্বে 'মাহেশ' নামক ব্যাকরণ না থাকিলেও অন্যবিধি ব্যাকরণ ছিল সন্দেহ নাই। যেহেতু পাণিনিকে পূর্ব পূর্ব ব্যাকরণের মত খণ্ডন করিতে দৃষ্ট হয়। কথাসরিৎসাগর নামক ইতিহাস প্রাপ্তি লিখিত আছে, পাণিনির পূর্বে ঐন্দ্র ও চান্দ্র প্রভৃতি কতকগুলি ক্ষুদ্র ব্যাকরণের প্রচলন ছিল। পাণিনির আয়ু এক্ষণে অন্যন ২৫০০ বৎসর। এই মহামুনিকৃত বিজ্ঞীণ ব্যাকরণের প্রচারের পরও অনেক অভাব হইয়াছিল। কাত্যায়ন বৃত্তিনির্ণাণ দ্বারা সেই অভাবের প্ররুণ করেন। বৃত্তি-প্রচারের পরেও ন্যনতা দৃষ্ট হইল। পতঞ্জলি, ভাষ্য নির্ণাণ দ্বারা তাহার পরিহার করিলেন। ভাষ্যপ্রচারের পরেও বৈকল্য লক্ষ্য হইল। তাহার পরিপূরণ নিমিত্ত কৈরাটাচার্য টাকা করিলেন। ইহাতেও অসম্পূর্ণতা। সেই অসম্পূর্ণতা নিরাকৃষ্ণণের নিমিত্ত বিবরণকার প্রভৃতি আচার্যেরা প্রবৃত্ত হইলেন। ব্যাকরণ-টি এত-দিনের পর সর্বাঙ্গ-সম্পন্ন হইল। এখন আর এমন কোন ভাব বা

পদ্মাৰ্থ দৃষ্ট হয় না, যাহা সংস্কৃত দ্বারা প্রকাশ কৰা না যায়। এই যেমন সংস্কৃত ভাষার অস্তুত পরিণাম দৃষ্ট হয়, এইক্ষণ বঙ্গভাষারও হইতে পারে—হতাখাস হইবার বিষয় কি ?—

অপিচ, “তুই বিদ্বি বেহিতব্বি পরা চৈবাপরা চ”

বিদ্যা বিবিধ। এক কার্য্যাবসান্না অপর অনুভবসান্না। যে বিদ্যাকে বহিঃকার্য্যে উপনীত কৰা যায়—কার্য্যে উপনীত কৰিতে পারিলে যে বিদ্যা দ্বারা বাহিরের (সংসারের) উন্নতি হয়—(এই উন্নতিৰ নাম বাহ্যোন্নতি) সেই সকল বিদ্যার নাম কার্য্যাবসান্না। ইহার নামান্তর অপরা ও বিজ্ঞান। শিল্প যুক্ত-জ্যোতির্বিদ্যা প্রভৃতি ঐ কার্য্যাবসান্না বা অপরা বিদ্যার জাতি। আৱ যে বিদ্যাকে কোন সাংসারিক কার্য্যে নিয়োগ কৰা যায় না—সাংসারিক উন্নতি বা বাহ্যোন্নতি হওয়া যে বিদ্যা দ্বারা সন্তুষ্ট হইলে যে বিদ্যা অনুভবকর্তাৰ চিত্তোৎকৰ্ষ বা আঘোৎকৰ্ষ জন্মায়—সেই বিদ্যার নাম অনুভবসান্না। এই অনুভবসান্না বিদ্যার নামান্তর পৰা বিদ্যা ও রহস্যবিদ্যা। উপনিষদ্ব ও দর্শন প্রভৃতি এই পৰা বিদ্যার জাতি। উক্ত দ্বিবিধ বিদ্যার ফলও প্রধানতঃ দ্বিবিধ। প্রথমবিধের প্রধান ফল সাংসারিক উন্নতি বা বাহ্যোন্নতি, আৱ দ্বিতীয়বিধের মুখ্য ফল আঘোৎকৰ্ষ বা আঘোৎকৰ্ষ। এতক্ষণ উভয় বিদ্যারই কিঞ্চিৎ কিঞ্চিৎ অবান্তর ফলও আছে। সে ফল উক্ত প্রধানফলেৰ সহিত সংস্পষ্ট ; অর্থাৎ, কার্য্যাবসান্না বিদ্যা কদাচিত্ত আঘোৎকৰ্ষফল স্পৰ্শ কৰিবাৰ চেষ্টা পায়—এবং অনুভবসান্না বিদ্যাও কখন কখন কার্য্যোন্নতি ফলেৰ স্পৰ্শ চেষ্টা পায়। অতএব, উক্ত উভয়বিধ বিদ্যাই শ্ৰেষ্ঠামূলী মানবেৰ সেবা। বদিও

ଆମରା କମ୍ବାଚିତ୍ ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ବଶତଃ କାର୍ଯ୍ୟାବସାନା ବିଦ୍ୟାକେ କାର୍ଯ୍ୟ ଉପନୀତ କରିତେ ନା ପାରି—ତଥାପି ତାହାର ଆଲୋଚନ କରା ଉଚିତ । ହେଁ, ତଙ୍କରା କୋନ ସମୟେ ନା କୋନ ସମୟେ ଚିତ୍ରୋତ୍କର୍ଷଫଳେର ଲାଭ ସନ୍ତ୍ଵାବନା ଆଛେ । ଏଇକ୍ଲପ, ଅଛୁତବାବସାନା ବିଦ୍ୟାକେ ଅଛୁତବେ ଉପନୀତ କରିତେ ନା ପାରିଲେও ତାହାର ସେଣ୍ଟା କରା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ; କେନ ନା, ତାହାର ଦ୍ୱାରା ତଦୀୟ ଅବାସ୍ତରଫଳ ଲାଭେର ପ୍ରତାଶା ଆଛେ । ଅନ୍ୟ କିଛୁ ନା ହଟକ, ଅନ୍ତତଃ ତୃତ୍ତିଲାଭେର ସନ୍ତ୍ଵାବନାଓ ଆଛେ । ମନେ କର, ବେଦବିଦ୍ୟା (ପୂର୍ବକାଣ୍ଡ) ଏକ-ଟି କାର୍ଯ୍ୟାବସାନା ବିଦ୍ୟା ; କେନ ନା ସାଗ-ସଜ୍ଜାଦି କ୍ରିୟାକାଣ୍ଡ ନିଷ୍ପାଦନେର ନିମିତ୍ତ ଉତ୍ସାହ ଆବିର୍ଭାବ । ସଦିଓ ଆମରା ସାଗ-ସଜ୍ଜ କରି ନା, ତଥାପି ଉତ୍ସାହ ଜାନେ ରାଖିତେ ଦୋଷ କି ? ବେଦ ପଡ଼ିଲେ ଅନ୍ୟ ଫଳ ନା ହଟକ,—ପୁରାକାଳେର ରୀତି, ନୀତି, ମାନବ ଓ ମାନବୀର ଆଚାର ବ୍ୟବହାର ପ୍ରଭୃତି ତ ଜାନା ବାହିତେ ପାରିବେ !—ଅନ୍ତତଃ ଦଶ-ଟା କଥା ବଲିବାର ତ ଅବଲମ୍ବନ ହଇତେ ପାରିବେ !—

“ପୁରୀ କିଲ ବିଦ୍ୟମଧୀନ୍ ଲବିତଂ ବକ୍ତାବୀ ଭବନି ।”

ଆଦିମ କାଳେର ବ୍ରାହ୍ମଣେରା ଅନେକେ କେବଳ ବକ୍ତା ହଇବାର ଜନ୍ୟହି ବେଦ ପଡ଼ିଲେନ । ନା ପଡ଼ିବେନ କେନ ?—ବକ୍ତ୍ ଦ୍ୱାରି କି ସ୍ଵର୍ଗ-ସାଧନ ସାମଗ୍ରୀ ନହେ ?—ଅତ୍ୟବ, କୋନ ନା କୋନ ଦାର୍ଶନିକପଦାର୍ଥ ବାଙ୍ଗାଲାଭାଷାଯ ଆନ୍ମିତ ହଇଲେ ଏବଂ ତାହାର ଆଲୋଚନା କରିଲେ, କିଛୁମାତ୍ର ଅପକାର ନାହିଁ—ପ୍ରତ୍ୟୁତ କୋନ ନା କୋନ ଉପକାର ଆଛେ ।

କେହ କେହ ବଲେନ, “ନା,—ଦର୍ଶନଶାସ୍ତ୍ରେର ଆଲୋଚନାର କିଛୁମାତ୍ର ଉପକାର ନାହିଁ । ଦର୍ଶନଶାସ୍ତ୍ର ଅଧ୍ୟଯନ କରିଲେ ମହୁୟ କେବଳ ବାଚାଲ ହୟ, ଆର ବିଚାରମଳ ହୟ । ଆର କିଛୁଇ ହୟ ନା । ଦର୍ଶନଶାସ୍ତ୍ରେର ସମ୍ମତି କଳନାମୟ, ପରୀକ୍ଷାର ବାହିର, ମୁତରାଃ ତତ୍ତ୍ଵିନ୍ଦ୍ରିୟ, ଫଳଓ ଥ-ପୁଣ୍ୟତୁଳ୍ୟ ।

অতএব বৃথা কালব্যয় না করিয়া, যাহাতে আপনার হিত হয়—জগতের উন্নতি হয়—অন্যের উপকার হয়—একপ শাস্ত্রের চর্চা কর। যথা জ্যোতিঃ-শিল্প-বৈষ্ণবজ্য প্রভৃতি।”\*

কেহ কেহ ইহার উভয় করেন, “হঁ—এই উপদেশ বাক্য-টি শুনিতে মিষ্ট বটে, হিতকারীও বুট ; কিন্তু, যদি উহার একদেশে “দর্শনশাস্ত্রের ফল খ-পুষ্পতুল্য” এই ভৱ কলুষিত অংশটুকু সংলগ্ন না থাকিত—এবং উহার বক্তৃগণ যদি ঐ স্থানটিতে গিরা ভূমাঙ্ক মা হইতেন—তাহা হইলেই ঐ উপদেশ ব্যাখ্য উপকারে আসিত। আক্ষে-পের বিষয় এই যে, তাঁহারা ইহা বোধগম্য করিতে পারেন না যে, জ্যোতিঃ-শিল্প-বৈষ্ণবজ্যাদি যাবদীয় বিজ্ঞান, সমস্তই জ্ঞানশাস্ত্রের গাঁথ্রে-কদেশে সংলগ্ন আছে। আপোগণ শিশুরা নিরস্তর আহার লাভ করিয়া

\* সংস্কৃত লেখকদিগের মধ্যেও এইক্ষণ মতভেদ দৃষ্ট হয়। যথা জ্যোতিষ্ঠ’পশ্চিমেরা বলেন, “সুদলং জ্যৈষিষং যাম্ব” জ্যোতিঃশাস্ত্রই সফল, আর সমস্তই নিষ্কল। শিল্পীরা বলেন “কারবীয়ে বমাহঃ শিল্প মণ্ডিষ্ঠ—বিশৰ্ক্ষায় মুদ্যাস্ত” শিল্পেরই অনুষ্ঠান কর—বিশৰ্ক্ষারই উপাসনা কর। বৈদ্যেরা বলেন, “হিতায় জগত্মাং ধাতা আয়ুর্বেদস্ত নির্মলে।” জগতের হিতের নির্মিত বিধাতা শুভঃ আয়ুর্বেদ প্রকাশ করিয়াছেন ; অতএব, জগতের মধ্যে যে কিছু হিতকর বস্ত আছে, তন্মধ্যে আয়ুর্বেদই প্রধান। ধর্মশাস্ত্রকারেরা বলেন “এক এব মুক্তির্বার্ম নিধনী যস্যাতি যঃ—”জীবের ধর্মই একমাত্র মুহূর্দ, ধর্ম ভিন্ন অসুষ্ঠের বস্ত আর কিছুই নাই। পৌরাণিক মহাশয়েরা বলেন “যাগার্লৌ যৌলিমাস্য যাত্” তরক্ষাস্ত্র পড়িলে মনুষ্য শৃগালযোনি প্রাপ্ত হয় ; অতএব তরক্ষ শাস্ত্র কেহ যেন না পড়ে। পরিশেষে তত্ত্বচিষ্ঠকেরা বলেন “জ্ঞানমৈব যহংস্য যঃ—” একমাত্র জ্ঞানই পরম কল্যাণের কারণ। এইক্ষণ, স্ব স্ব শাস্ত্র শিষ্যের আঙ্গ জ্ঞানাইবার নির্মিত, ভিন্ন ভিন্ন সম্পদায়ের লোকেরা ভিন্ন ভিন্ন ফলের উপরে করিয়া থাকেন। পরস্ত চরমে, সকলেরই জ্ঞানশাস্ত্রের উৎকর্ষতা জীকার করিতে হইয়াছে।

পরিবর্ণিত হইতেছে, কিন্তু তাহারা জানে না যে, সেই আহার তাহারা কাহার প্রসাদাং প্রাপ্ত হইতেছে। অপ্রবিষ্ট জ্ঞানমূলক অসত্য জাতিরা স্বচ্ছন্দজাত বৃক্ষ-শিলাদি ভৌতিকবস্তু ও ক্ষিতি, জল, পর্বতাদি ভূত-পিণ্ড লইয়া ভোগোপকরণ নির্মাণ করিতেছে, কিন্তু তাহারাও জানে না যে, সেই সমস্ত পার্থিব বস্তু তাহারা কি ভাবে, কি গতিকে, কাহার প্রসাদে লাভ করিতেছে। আমরাও যে, আহার ব্যবহার, গত্যাগতিপ্রভৃতি চেতনকার্য নির্কাহ করিতেছি,—ইহা যে কি,—কাহার বলে করিতেছি, আমরাও তাহা সহজ জানে অবগত নহি। এইরূপ, উক্ত সম্প্রদায়ের লোকেরাও অবগত নহেন যে, তাঁহারা কাহার প্রসাদাং সেই সকল শিল্প-তৈষজ্যাদির বীজোকার ও তাহাকে বিস্তার করিতে সমর্থ হইতেছেন। বিবেচনা হয় যে, অস্ত্র-শিল্প না থাকাতেই তাঁহারা তাঁহাদের স্ব স্ব শাস্ত্রের মূল ও জীবন বোধগম্য করিতে পারিতেছেন না। সে যাহা হউক, জ্ঞানশাস্ত্র চর্চার যে কি ফল—ও তজ্জন্ম স্থুৎ যে কি স্থুৎ—তাহা আধরা কথা দ্বারা বুঝাইতে পারি না।

“বৰ্দ্ধিত্ব” স ইকাতি গিয়া মন্ত জর্ব মদলঃ কৰ্য্যেন হস্তাতি ।”

যদি কাহারও তজ্জাতীয় চিত্ত থাকে, তবে তিনিই আপনা আপনি বুঝিতে পারিবেন। সহসা অন্মো পারিবে না।

অপিচ, জ্ঞানশাস্ত্রের একটা সামান্য অঙ্গ-ফলের প্রতি দৃষ্টি চাপনা কর, বুঝিতে পারিবে যে, অন্যান্য শাস্ত্রের সহিত ইহার কি তারতম্য আছে।

“যাদিদলিত্ত সংবর্জন্ম স্মাহিতবিবর্জন্মাম ।

তুঃক্ষ ক্ষত্রিঃ শাশীর ক্ষার্য্যঃ সম্বৰ্জন্মতি ॥ ১

ব্যাধি, আগস্তক-অনিষ্ট অর্থাৎ কণ্টকবেধাদি, শ্রম, আর অন্নাদি ইষ্ট বস্ত্র অভাব বা অপ্রাপ্তি,—এই চারি প্রকার কারণ হইতে শারীর-  
হংখ উৎপন্ন হয় ।

“তদামন্ত্যমিকারাস্ত স্তমস্ত্বাদিষ্টলাম্ ।

আধিব্যাধি পঞ্চমল’ ক্ষিয়ায়ীগত্যেন ত্র ॥”

ভৈষজ্য দ্বারা ব্যাধি, উপানৎ প্রভৃতি দ্বারা কণ্টক বেধাদি, অনায়াস কর্ম দ্বারা শ্রম, ও অন্নাদি আহরণ দ্বারা ইষ্ট বস্ত্র অভাব জনিত হংখের শাস্তি হয় । চতুর্বিধি উপায় দ্বারা যেমন কথিত চতুর্বিধি হংখের শাস্তি করা যায়—তেমনি আবার একমাত্র উপায় দ্বারাও উক্ত চতুর্বিধি হংখের নিয়ন্ত্রণ করা যায় । সে উপায় কি ? না অবিচিত্তন ; অর্থাৎ তত্ত্বকালে তত্ত্ব বিষয় হইতে মনকে আচ্ছিন্ন করিয়া অন্তর্ভুক্ত স্থাপন ( যাহাকে আমরা ভূলিয়া থাকা বা অন্যমনক্ষ বলিয়া ব্যবহার করি ) । অত্যন্ত অন্যমনক্ষ অবস্থায় যে, বাহ্য স্থূল হংখাদির অনুভব হয় না, তাহা প্রসিদ্ধই আছে । অতএব মনকে ইচ্ছানুরূপ আয়ত্ত ও আত্মেচ্ছার অধীন করিবার শক্তি কাহার আছে ?—তাদৃশ শক্তি না ভৈষজ্য বিদ্যার, না শিল্পবিদ্যার, না জ্যোতির্বিদ্যার,—কাহারও নাই । উহা কেবল জ্ঞানাঙ্গশাস্ত্রেরই আছে । ( জ্ঞানাঙ্গশাস্ত্র—যোগ ) ।

অপিচ, ভৈষজ্য বিদ্যা যে অন্যের হংখ হরণ করেন বলিয়া প্রাপ্ত করেন—ভালই—কিন্তু, তাহাকে আর এক কথা জিজ্ঞাসা করা যাউক—“হংখ উপস্থিত হইলে পর তাহার নিবারণ করা ভাল ? কি এক বারে হংখেৎপত্রির মূলোচ্ছেদ করিয়া দেওয়া ভাল ?—এস্তে ইচ্ছা না থাকিলেও ভৈষজ্য-বিদ্যাকে বলিতে হইবে যে, তাহার মূলোচ্ছেদ করাই ভাল । যদি তাহাই স্থির হয়, তবে, তাহাদের এমন কি উৎধ

আছে যে তাহারা দুঃখোৎপত্তির মূলোচ্ছেদ হইবে ?—তাহা তাহাদের নাই। চতুর্বিধি শারীর-দুঃখের মধ্যে, মাত্র ব্যাধিজি দুঃখই তাহারা নিবারণ করিতে পারেন। তাহাও আবার কার্যক্রম অর্থাৎ প্রকাশ হইলে পর। তাহার পূর্বক্রম অর্থাৎ কারণ-অবস্থার বিনাশ করিতে পারেন না। পরন্তু আহার-বিহারাদির ব্যতিক্রম, শীত-বাত-আতপ-বর্ষা প্রভৃতির ব্যতিসেবা, ইন্সেক্ট-ক্রিয়ার আতিশায়,—ইত্যাদি বাহ্য-কারণ হইতে যেমন মহুষ্যের দুঃখোৎপত্তি হয় ; তেমনি শোক, হৰ্ষ, আবেগ, কাম, ক্রোধ প্রভৃতি মানসিক বিকার হইতেও দুঃখোৎপত্তি হয়। জ্বরাদি যেমন শরীরের রোগ—কামাদি তেমনি মনের রোগ। শারীর-রোগ যেমন শরীরকে জীর্ণ করে, মানস-রোগও তেমনি মনকে জীর্ণ করে। অতএব, তাহাদের এমন উষ্ণ কি আছে যে তাহারা মানস-রোগের নিবারণ করিবেন ?—অথবা কাম-ক্রোধাদির বিলম্ব করিবেন ?—উহা তাহারা পারিবেন না। মানস রোগ নিবারণের অদ্বিতীয় উষ্ণ কেবল জ্ঞানশাস্ত্রেই আছে, অন্যত্র নাই।

“মনীহিতসম্মত্যাক্ষয়া দৃঃস্বাভ্যা-মহিং ত জগত্ ।”

মন এবং দেহ, এই উভয়কেই অধিকার করিয়া মহুষ্যের দুঃখোৎপত্তি হইতেছে। তন্মধ্যে মানস দুঃখই প্রবল ; যেহেতু মন উত্তপ্ত হইলে শরীর আপনা হইতে তাপঘৃত হয়।

“মানসিনহি দৃঃস্বিন শরীরসুপত্তয়ে ।

অথ পিতৃল তমি ল ক্রুমসংস্থ-মিদীহকম্ ॥”

যেমন কুস্তিবয়ব লৌহ প্রতপ্ত হইলে তন্মধ্যস্থ সলিলও প্রতপ্ত হয়, তেমনি মন উত্তপ্ত হইলে শরীরও উত্তপ্ত হয়। মন যদি তাপস্পৃষ্ট না হয়, তাহা হইলে সহস্র ব্যতিক্রম ঘটনা হইলেও শরীর স্থুল থাকে।

“মানস হমযৈত্তাজ্ঞানিলাধি-নিবাবু না ।

প্রয়ালী মানসিজ্ঞস্য শারীর-সুপথাম্বতি ॥”

এই জন্য,—বৃক্ষিমান, মহুষ্য অগ্রে জ্ঞানোৎপাদন দ্বারা মানসব্যাধির নিবারণ করিবেন, মানস তাপ বিনিবৃত্ত হইলে শারীর-তাপ স্বতই নিবৃত্ত হইবে। “মন ভাল থাকিলে শরীর ভাল থাকে—কি শরীর ভাল থাকিলে মন ভাল থাকে ?”—ইহার নির্গত গ্রহ মধ্যে প্রদর্শিত হইবে। স্তুল কথা এই যে প্রবলপরাক্রম মানস-তাপ নিবারণ করিবার অধিকার না তৈষজ্য বিদ্যার, না শিল্পবিদ্যার, কাহারও নাই, উহা কেবল জ্ঞানশাস্ত্রের আছে। ইহা সপ্রমাণ করিবার নিমিত্ত স্বতন্ত্র প্রয়োগ পাইতে হইবে না। যেহেতু দর্শন শাস্ত্রের অধিকাংশ স্তুলই ঐ অংশের প্রতিপাদক। যাহারা দর্শনচর্চা করিবেন, তাহারা তত্ত্বজ্ঞানে উহার বহুপ্রমাণ পাইবেন এবং সেই সকল প্রমাণ পরীক্ষিত কি অপরীক্ষিত, তাহাও বুঝিতে পারিবেন; স্বতন্ত্র জ্ঞানের সর্বত্রুঃখ-নিবারকত্ব শক্তির পরিচয় ও পরীক্ষাপ্রকার স্বতন্ত্র স্থানে বিনিস করা বৃথা।

এহলে ইহাও বুঝিতে হইবে যে, জ্ঞানশাস্ত্র পড়িলেই যে তত্ত্ব-কলভাগী হওয়া যায়, তাহা নহে। কেবল জ্ঞানশাস্ত্র কেন, কোন শাস্ত্রেরই সেৱন শক্তি নাই। তাহাতে বিলক্ষণ অভ্যাস ঘোগ, অনু-ঠান, সমাহিত হইয়া নিয়মিতৱাপে আচরণ এবং তাহার দার্ত্যসংস্থাপন অপেক্ষা করে। শাস্ত্রকারেরা বলেন,—

‘যথমন্ময়স্য মৈধাবী জ্ঞানবিজ্ঞান মত্পরঃ ।

প্রযালীমিব ধার্যার্থী অজিত্যম-ময়ৈষতঃ ॥”

জ্ঞান বা বিজ্ঞান উপাঞ্জনের নিমিত্তই গ্রস্তভ্যাসের আবশ্যকতা। ধান্যাদ্যা ব্যক্তি ‘যেমন সর্বসমেত আহরণ পূর্বক ধান্য ভাগ গ্রহণ

করিয়া অবশিষ্ট (পরাল) ভাগ ত্যাগ করে;—সেই রূপ বুদ্ধিমান् ব্যক্তি গ্রহণ পূর্বক তত্ত্বপরিষ্ঠিপথে বিচরণ করত অরুষ্টান দ্বারা জ্ঞানাদির অর্জন করিবেন। আস্তা যখন সেই সমস্ত আভ্যাসিক জ্ঞানে পরিপূর্ণ হইবে, তখনই তিনি কথিতবিধ ফলভোগের অধিকারী হইবেন। অতএব, যখন জ্ঞানশাস্ত্রের সামগ্র্যতর অঙ্গফলের সহিত অন্যান্য শাস্ত্রের মুখ্যফল তুলিত হয় না, তখন “দর্শনশাস্ত্র নিষ্কল”—এই ভ্রম-কলুবিত বাক্য শুনিয়া নিষ্ক্রিয় হওয়া বুদ্ধিমান্ মহুয়ের পক্ষে অতীব গর্জীয় সন্দেহ নাই।”

যাহাই হউক, গ্রহণ-প্রসঙ্গে আমরা অনেক দূরে আসিয়া পড়িয়াছি; কিন্তু প্রকৃত বিশ্বরণ হই নাই। যে উদ্দেশে এত দূর বলা, তাহা কিছু কিছু করিয়া প্রত্যেক প্রাসঙ্গিক বাক্যের সঙ্গে সঙ্গে বলিয়া আসিয়াছি। তথাপি, উপসংহার কালে বক্তব্য এই যে, আজ্ঞাকাল বঙ্গ-সমাজ বেমন কাব্য ইতিহাসাদির চর্চায় মনোনিবেশ করিয়াছেন, এইরূপ, জ্ঞানচর্চাও করুন। তাহাতে অন্যবিধ ফল না হউক, নিষ্পলিধিত ফল হইবার বাধা নাই। যথা, “শিশুবৎ সমুদ্ভুজানের বিলয়—বাক্যবিশুদ্ধির অভাবদ্বয়ীকরণ—আধ্যাত্মিক ওৎকর্ষ্য ও আধ্যাত্মিক স্বুখ লাভ—তোতিক স্বুখ অপেক্ষা আধ্যাত্মিক স্বথের পরিশুন্দতা বোধ—মনের শক্তিবৃদ্ধি—ধর্মপ্রবণতা—তৎসঙ্গে দয়া দাক্ষিণ্য প্রভৃতির উদ্দেক—ইত্যাদি—”

সংসারের সকল মহুষ্য যদি এই সকল স্বর্গীয় গুণে বিভূষিত হয়, তাহা হইলে এই পৃথিবীই স্বর্গ হয়; পরম্পর সেরূপ হইবার সন্তাননা নাই। সে যাহা হউক, আমি আপন মনের ওৎসুক্যনিষ্কৃতি, বঙ্গভাষার অবয়ব বৃদ্ধি ও বঙ্গীয়ছাত্রগণের অভিজ্ঞতা বৃদ্ধি লক্ষ্য করিয়া এই গ্রহ-

ପ୍ରାଣିଅନ୍ତର୍କ୍ଷତ୍ର କୁରିଲାମ । ଏତଦ୍ବାରା ଯଦି ମାମକୀନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟର କୋନ ଅନ୍ତର୍କ୍ଷତ୍ର ମୁଣ୍ଡିଲାଇ ହେବାର ଆମି ଧନ୍ୟ ହେବ । ଇହାର ଶିରୋଦେଶେ ‘ସାଙ୍ଗ୍ୟ-ଦର୍ଶନ’ ଏହି ମୁକୁଟାପର୍ବ କରିଲାମ ବଟେ, କିନ୍ତୁ ଏତନାହେ ସାଙ୍ଗ୍ୟ-ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟମନ୍ୟ ଦଶତ୍ରେତ୍ରାତ୍ମା ଯତ ସନ୍ନିବିଷ୍ଟ ଆହେ । ସାଙ୍ଗ୍ୟମତେର ଆୟକ୍ୟ ସାକ୍ଷିତେଇ ତତ୍ତ୍ଵସାରୀ ‘ସାଙ୍ଗ୍ୟ-ଦର୍ଶନ’ ମୀମ ଦିଯାଛି ।

ଇହା କୋନ ଗ୍ରହ ବିଶେଷେର ଅନୁବାଦ ନହେ । ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦର୍ଶନେର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ମୂଲବାକ୍ୟ ଓ ଟୀକାକାରଗଣେର ବାଖ୍ୟାବାକ୍ୟ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ତତ୍ତ୍ଵକ୍ୟେର ଅଭିପ୍ରାୟ ଯତ ଦୂର ଆକର୍ଷଣ କରା ଯାଇତେ ପାରେ, ତତ ଦୂର ଆକର୍ଷଣ କରିଯା ବନ୍ଧୀଯ ରୀତିତେ ଗ୍ରହିତ କରିଯାଛି ।

ଇହାତେ କୋନ ପ୍ରକାର ସ୍ଵ-କଲ୍ପିତ ବିଷ୍ଵ ସନ୍ନିବିଷ୍ଟ କରି ନାହିଁ । ଯେ ଯେ ହାନେ କଲ୍ପିତ ବଲିଯା ସଂଶୟ ଅର୍ଥାତ୍ ତାହା ମୂଳେ ଆହେ କି ନା, ଏଇକ୍ଲପ ମନୋଭାବ ଉପହିତ ହେବାର ସନ୍ତାବନା ଆହେ, ସେଇ ଦେଇ ହାନେର ଆଲମ୍ବନ ବାକ୍ୟଗୁଲି (ସଂକ୍ଷିତ) ଉନ୍ନ୍ତ କରିଯା ଦିଯାଛି ।

ଇହାତେ ଭ୍ରମ-ପ୍ରମାଦ ଓ ଅନଭିଜ୍ଞତାଦି-ଜନିତ ଦୋଷ ଥାକିବାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସନ୍ତାବନା ; ଯଦି ଥାକେ, ସହଦୟଗଣ ଯଂପ୍ରତି ଅନୁଗ୍ରହ ବିତରଣ ପୂର୍ବକ ସେଟିଗୁଲି ସଂଶୋଧନ କରିଯା ଲାଇବେନ ଏବଂ ଆମାକେ ଜ୍ଞାତ କରାଇବେନ । ଏକ୍ଷଣେ ଆଶା ବା ପ୍ରାର୍ଥନା ଏହି ଯେ, କ୍ରମେ ଏତଦ୍ଵିଧ ଗ୍ରହେର ଭୂରି ପ୍ରଚାର ହଟୁକ ଏବଂ ବାଙ୍ଗାଲାଭାବାର ଛାତ୍ରଗଣ ନାଟକାଦି ବିନିଃଶ୍ଵତ ନିଯନ୍ତ୍ରେଣୀର ଆନନ୍ଦ ଅପେକ୍ଷା ଉଚ୍ଚତର ଦାର୍ଶନିକ ଆନନ୍ଦେ ନିର୍ବିଷ୍ଟଚେତା ହେଲନ ।



## Sankhya Philosophy

M.N.R.O.Y. সাংখ্যদর্শন।

দর্শনশাস্ত্রের লক্ষণ ও সংক্ষিপ্তসংবাদ।

মানবীয় জ্ঞান দুই প্রকার। এক আজানিক অপর সম্পাদ্য। আহার নিদ্রা ভৱ প্রভৃতি যাহার বিষয়, সেই জ্ঞান মনুষ্যের অভ্যাস ব্যতিরেকেও জন্মে, এজন্য উহার নাম আজানিক (স্বাভাবিক); আর যাহা অভ্যাস দ্বারা সম্পাদন করিতে হয়, তাহা সম্পাদ্য। পূর্ব পূর্ব পণ্ডিতেরা এই সম্পাদ্য জ্ঞানকে দুই ভাগে বিভক্ত করিয়া গিয়াছেন। জ্ঞান ও বিজ্ঞান। মোক্ষ-বিষয়ক জ্ঞান অর্থাৎ আস্তা কি?—ঈশ্বর কি?—জগৎ কি?—এই মৌকোপযোগি প্রশ্ন অর্থের তত্ত্ব যে জ্ঞানের বিষয়, তাহাই জ্ঞান, আর তন্ত্রিক শাস্ত্রের নাম জ্ঞানশাস্ত্র। শিল্প বা শিল্পোপযোগি বস্তু বা বস্তু-শক্তি যে জ্ঞানের বিষয়, পূর্ব পূর্ব পণ্ডিতেরা তাহাকে 'বিজ্ঞান' আর তদ্বিষয়ের গ্রন্থকে বিজ্ঞান গ্রন্থ বা বিজ্ঞানশাস্ত্র বলিয়াছেন। এই নির্ণয়,

‘যাত্রমন্ত্যস্ত মিধাবী জ্ঞান-বিজ্ঞান-তত্ত্বঃ।’

মৌচি ধী জ্ঞানমন্ত্যন বিজ্ঞান’ হিন্দুযাজ্ঞবীঃ।

ইত্যাদি বাক্য হইতে লক্ষ হয়। অপিচ, দৃশ্য ধাতু নিষ্পত্তি “দর্শন” এই শব্দটির প্রকৃত অর্থ জ্ঞান। যদি দর্শন শব্দের প্রকৃত অর্থ



জ্ঞান হইল, তবে দর্শন শাস্ত্র বলিলে আমরা এই অর্থ সংগ্রহ করিতে পারি যে, যে শাস্ত্রে পূর্বোক্ত তত্ত্বের নির্ণয় আছে তাহাই দর্শন শাস্ত্র। দর্শন ও জ্ঞানশাস্ত্র একই বস্তু। (ভারতবর্ষীয় জ্ঞান শাস্ত্রের মধ্যে অসংখ্য বৈজ্ঞানিক বিজ্ঞান শাস্ত্রেরও প্রবেশ থাকা দৃষ্ট হয়)। ভারতবর্ষে মত কার দশন শাস্ত্র আছে, তত্ত্বাত্ত্বের মত এক রূপ না হইলেও, ‘মুক্তি’ (অবস্থাবিশেষ) এ অংশে কাহারও বিবাদ নাই। কেবল মুক্তির স্বরূপ ও মুক্তির উপায়, এই হই অংশেই সম্পূর্ণ বিবাদ। কেহ কেহ মুক্তির স্বরূপ ও উপায় নির্দ্দারণ করিতে গিয়া ঈশ্বর মানেন, বেদ মানেন, অদৃষ্ট মানেন। কেহ বা ঈশ্বর মানেন না, অদৃষ্ট মানেন, বেদও মানেন। কেহ বা তত্ত্বাত্ত্বের কিছুই মানেন না। যাঁহারা বেদ মানিলেন না, তাঁহারা নাস্তিক-ধ্যাতি প্রাপ্ত হইলেন। যাঁহারা বেদ মানিলেন, তাঁহারা ঈশ্বর না মানিলেও আস্তিক ধার্কিলেন। সাংখ্যকার কপিল, ঈশ্বর মানেন না। প্রচলিত ক্রিয়া কাণ্ড যাঁহার মত, সেই মীমাংসা দর্শনকার জৈমিনি ও ঈশ্বর মানেন না। তথাপি তাঁহারা আস্তিক। (ইঁদের মতে বেদ ও পরলোক অমান্য কারীরাই নাস্তিক)। কেবল একমাত্র বেদের মর্যাদা-বলেই ইঁরা নাস্তিক অপবাদ হইতে মুক্ত আছেন; আর, বৌদ্ধ চার্কাক প্রভৃতিরা বেদ অমান্য করিয়াই নাস্তিক অপবাদ প্রাপ্ত হইয়াছেন। ফল, বিবেচনা করিতে গেলে, ঈশ্বর অপলাপ কারীরাই বাস্তবিক নাস্তিক। নাস্তিক ও আস্তিক, উভয় দর্শন মিলিত করিলে সমুদায়ের সংখ্যা পাঁচ হয়। আস্তিক দর্শন তিন ও নাস্তিক দর্শন ছই। প্রাচীন আর্য গ্রন্থেও এইরূপ সিদ্ধান্ত দৃষ্ট হয়। অষ্টাদশ বিদ্যার গণনা স্থলে সাংখ্যকে ধর্মশাস্ত্রের মধ্যে গণ্য করিয়া “মীমাংসা নাম এবং চ” এই

বলিয়া মীমাংসা ও ন্যায় এই ছুটিকে পৃথক করিয়া বলিয়াছেন। আবার স্থানান্তরে, “নাত্তি সাংখ্যসম্বং জ্ঞানং” এই বলিয়া সাংখ্যের প্রাধান্য স্বীকার করিয়াছেন। স্বতরাং আত্তিক দর্শন প্রধানতঃ তিনই হইতেছে। তবে যে ষড়দর্শন বলিয়া প্রসিদ্ধি আছে, কেবল প্রসিদ্ধি নহে গ্রন্থভেদও দৃষ্ট হই, তাহার সংগতি এইরূপ,—

## আত্তিক দর্শন।

|                              |                               |                               |
|------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|
| নায় ছই।                     | সাংখা ছই।                     | মীমাংসা ছই।                   |
| { গোতম কৃত ১<br>কণাদের কৃত ১ | { কপিল কৃত ১<br>পতঞ্জলি কৃত ১ | { জৈমিনি কৃত ১<br>ব্যাস কৃত ১ |
| ২                            | ২                             | ২                             |
|                              |                               | ৬                             |

গোতমের কৃত নায়, কণাদের কৃত বৈশেষিক, কপিলের কৃত নিরীখের সাংখা, পতঞ্জলির কৃত সেন্দর সাংখ্য ও মোগ, জৈমিনির কৃত পূর্বমীমাংসা, ব্যাসের কৃত উত্তর মীমাংসা ও বেদান্ত নামে প্রসিদ্ধ।

নাত্তিক দর্শনেরও এই রূপ প্রস্তান ভেদ আছে। যথা,—

## নাত্তিক দর্শন।

|                    |   |                             |
|--------------------|---|-----------------------------|
| চার্কাক।           |   | বৌদ্ধ।                      |
| দেহাঞ্জবাদ ১       |   | বিজ্ঞান বাদ ১               |
| দৈহিক পরিণাম বাদ ১ |   | অনুমেয়-বাহ্যবস্তুবাদ ১     |
| *                  | — | প্রত্যক্ষ-বাহ্য বস্তু বাদ ১ |
|                    | ২ |                             |
|                    |   | ৮                           |
|                    |   | ৬                           |

সমুদায়ে দ্বাদশ দর্শন। এই সকল দর্শনের উৎপত্তিকাল, বা অগ্র-পশ্চাত্ত-ভাব নিঃসন্দিগ্ধ রূপে নির্ণয় করা যায় না ; কারণ, এতৎ-সমস্তে কোন বিশ্বস্তলিপি নাই। অমূল্যান করিয়া নির্ণয় করাও সুকঠিন ; কেবল না, পরম্পরারের প্রতি পরম্পরারের কটাক্ষ দৃষ্টি দেখা যায়। যদি এক

\* “শুক্রশোণিতের পরিণামজনিত এই দৃশ্যমান দেহই আজ্ঞা, এত দত্তরিষ্ঠ কোন স্বতন্ত্র আজ্ঞা নাই,—এই নিষ্কাস্তের প্রতিপাদন যে শাস্ত্রে আছে তাহার নাম দেহাভ্যবাদ।

এই দৃশ্যমান স্থল দেহ আজ্ঞা নহে, ইহাতে যে চৈতন্যসংযোগ আছে, তাহাই আজ্ঞা ; কিন্তু নে চৈতন্য দৈহিক পরিণামবিশেষের ধর্ম, তাহা দেহ যন্ত্রের পরিপূর্ণতা কালে উৎপন্ন হয়—অসমূর্ধভাকালে খংস হয়,—ইহা প্রতিপাদন ও মনই আজ্ঞা ইহার নির্ণয় নিমিত্ত দৈহিক পরিণামবিশেষ বাদের প্রতি।

† এ জগতে সৎ অর্থাত সত্তা বস্ত কিছু নাই ; দেহ নষ্ট হইলেই মুক্তি ; এই সিদ্ধান্তের অমূল্যান যাহাতে আছে তাহার নাম সর্বশৃণ্যবাদ।

বিজ্ঞান অর্থাত প্রত্যায় বা আলয়বিজ্ঞান নামক বুদ্ধির মিথাত্ব নাই—তবে কি না তাহা ক্ষণিক।

উৎপন্ন হইতেছে খংস হইতেছে এই রূপ বিজ্ঞান ধারাই (প্রবাহ) সত্তা। তন্ত্রের প্রত্যেক বিজ্ঞান ক্ষণিক। এই সত্তা বিজ্ঞান ধারাই জগন্নাকারে ঝৌড়া করিতেছে। যাহা বাহিরে দৃষ্টি হয়, উহার অস্তিত্ব বাহিরে নহে সকলই অস্তরে এবং ঘট, পট, গৃহ, কৃত্য, নদ, নদী, সাগর, শৈল প্রভৃতি যে কিছু বাহ্য দৃশ্য দেখিতেছে—উহার একটও কথিত নামক বস্ত নহে। সকলই প্রত্যায় বা আলয় বিজ্ঞান ; এই রূপ যে শাস্ত্রে বলে, তাহার নাম ক্ষণিক বিজ্ঞান বাদ।

ক্ষণিকামুদ্যোহ্যবস্তবাদ প্রায় এইরূপ, অভেদ এই যে, উহারা বাহ্যবস্তুর অস্তিত্ব একবারে বিলোপ করে না। বলে, বাহ্যবস্তুর উপলব্ধি অস্তরে হয় বটে কিন্তু তাহার সত্তা বাহিরে। তাহার প্রত্যক্ষ হয় না, তবে কি না প্রত্যায়ের কোন আলম্বন থাকা উচিত, এই বলিয়া বাহ্য বস্তুর সত্তা বাহিরে থাকা অমূল্যিত হয়।

প্রত্যক্ষবাহ্যবস্তবাদীরা বলেন, “না,—বাহ্য বস্ত বাহিরে বটে, প্রত্যক্ষ-সিদ্ধও বটে,—গবস্ত তাহা ক্ষণিক। আলয় বিজ্ঞানের সঙ্গে সঙ্গে জগ্নায়—আবারি তৎসঙ্গে বিলীন হয়। হিমালয় যে চিরকাল আছে, এই প্রতীতি কেবল প্রত্যায় প্রবাহের মহিমা। উহা পূর্বাবধি অগুণগুণ্যমান নহে।

সমর্পেই সমুদায় দর্শনের জন্ম কল্পনা করা যায়, তবেই ওক্তপ ষটনা সন্তুষ্ট হয়, নচেৎ হয় না । আবার সমসাময়িক কল্পনা করাও যায় না ; কেন না, দর্শন-পরম্পরার লিখন ভঙ্গী ও প্রাণাদি আধ্যাত্মিকা-গ্রন্থ পর্যালোচনা করিলে স্পষ্টই প্রতীত হয় যে, দর্শনকারেরা বিভিন্ন সময়ের লোক এবং তাহাদিগের মধ্যে সম্পূর্ণ অগ্র-পশ্চাত্তাব বিদ্যবান আছে । যখন ব্যাসদেবের জন্ম হয় নাই, রামায়ণ তখন বর্ণিয়ান् ; এই রামায়ণে মহর্ষি কপিলের উল্লেখ দেখা যায় । রামায়ণ যখন অনুপস্থিত কালের উদরস্থ, শুতি তখন যুবতী । তদ্বিধ শুতিতেও কপিলের উল্লেখ আছে । এইকপ, স্থানে স্থানে গৌতমেরও উল্লেখ থাকা দৃষ্ট হচ্ছে । আবার দর্শন সকলের লিখনগতি অন্বেষণ করিলে দেখিতে পাওয়া যায় “ন বং ষট্যদ্বার্ধবাহিনীবৈষিষিকাহিবত ।” এই বলিয়া কপিল বৈশেষিক কণাদকে কটাক্ষ করিতেছেন । জৈমিনি ও “বাদ্বায়ঘস্যান-পিতৃভাত ।” বাদ্বায়ণকে পূজা করিতেছেন । আবার বাস “অধিকার জাঁমিনি ।” এই বলিয়া জৈমিনিকে স্মরণ করিতেছেন, “তেন যীমঃ প্রযুক্তাঃ ।” এই বাঁকৈ পাতঙ্গকেও ধনুন করিতেছেন । গৌতমও “মহদণ্ড যহুত্যান ।” এই স্থত্র স্থান কপিলকে লক্ষ্য করিতেছেন । আবার কণাদও গৌতমের সহিত নিরস্তর স্পর্শী করিতেছেন । এই সকল দেখিয়া বলিতে হয় যে, দৰ্শনিক্ত ইতিহাস নির্ণয় করা সহজসাধ্য নহে । বিশেষতঃ কাজ নির্ণয় করিবার ত কোন উপায়ই নাই । যদিও চেষ্টা করিলে বৎসর গণনায় ১,২ করিয়া ব্যাস পর্যাপ্ত যাওয়া যাইতে পারে ; কিন্তু তৎপরে অর্থাৎ ব্যাসের ওদিকে আর বৎসর নাই, কেবল যুগ— দ্বাপর, ত্রেতা, সত্তা !! এই জন্য বলি, দৰ্শনিক ইতিবৃত্ত গ্রন্থপীঁচ মধ্যে সন্নিবেশিত করিবার প্রয়াস পাওয়া বৃথা । তবে, যাহা কিছু

বলা যায়, তাহা কেবল মনোবেগ নিরুত্তি করা মাত্র । যাহাই হউক, অস্ততঃ মনোবেগ নিরুত্তির নিমিত্তও আমাকে কঠিন বলিতে হইতেছে ।

যুক্তিশাস্ত্রের প্রথম-নির্মাতা কে?—অনুসন্ধান করিতে গেলে পক্ষাপক্ষ উপস্থিত হইবে । এক পক্ষের অতিপ্রাপ্ত এই যে “নাস্তিক সম্প্রদারের কোন আদি পুরুষই যুক্তিপথের আবির্ভাবক । যে হেতু সমস্ত আস্তিক-শাস্ত্র হেতুক [গুরুতর্ক বা নাস্তিকোচিত তর্ক] শাস্ত্রের নিদায় পরিবাপ্ত । পুরাণের ত কথাই নাই, বৃক্ষমহর্ষি মহুও—

“যৌবনমন্ত তে মূলী হেন্তু শাস্ত্রাশ্রয়াহ হিজঃ ।

ম সাধুমির্বিহিক্ষার্থী নাস্তিকী বিহনিন্দকঃ ॥” ২।১০.

এই বলিয়া হেতু শাস্ত্রের নিদা ও তদবলাশ্বিদিগকে বৈদিক দ., হইতে বহিস্থ করিবার অনুমতি দিয়াছেন । বেদভাগ অন্নেবণ করিলেও “নৈঘা তর্কে মনিয়াপন্তেয়া” “তর্কৈ আহু রম্বিষ্঵েদ মত আসীম্” ইত্যাদি প্রকার নাস্তিক্য-নিদাস্ত্রক বহুতরবাক্য প্রাপ্ত হওয়া যায় । অতএব, আস্তিক্য উন্নতির পূর্বে যে হেতুশাস্ত্রের জন্ম, তাহাতে আর সংশয় নাই ।”

সন্তুষ্য বটে । আদিমকালের ঋষিদিগের বালবৎ সরল-হৃদয়-নিষ্পা-  
দিত বেদনির্ণয় অবলম্বন করিয়া ধর্মাচ্ছান্ন ও বস্তুনির্ণয় করাই সন্তুষ্য—  
দ্বিতীয় কালের লোকদিগের ক্রমে কৌটিল্য-কবলিত তীক্ষ্ববুদ্ধি হওয়াই  
যুক্তিসিদ্ধ—তীক্ষ্ববুদ্ধি পুরুষের বৈদিক মতে আস্তা উচ্চটৃত হওয়াই  
অনুভবসিদ্ধ—আস্তা উচ্চটৃত হওয়াতেই তাহাদের পূর্বাগত মত'কে  
'দূরীভূ' করিবার চেষ্টা অন্ধিয়াচ্ছিল—তৎপরিপাকদশায় বিশ্বাসের  
সর্বানাশক তর্ক উদ্দিত হইয়াছিল ।

ক্রমে চির-সংস্কার। পর পুরাতন খবরিদিগের মধ্যে একচা ফোলাইলে উপস্থিত হইল। তদ্দৃষ্টে সেই বিতীয় কালের নাস্তিকসম-তীক্ষ্ণবুদ্ধি আস্তিক খবরিয়া সেই নাস্তিকোন্তাবিত নৃতন পথ অবলম্বন পূর্বক তাহাদিগের মত থগন ও বেদের মর্যাদা রক্ষা করিতে প্রবৃত্ত হইলে, ক্রমে ন্যায়, সাংখ্য, পাতঞ্জল প্রভৃতি জ্ঞান গ্রহণ করিল—এ কথা অনুভব বিস্তৃক নহে।

অপিচ; নাস্তিক্য আদিজীবের সমন্বে স্থাভাবিক নহে। আস্তিক্যই স্থাভাবিক। আস্তিক্যের বীজ মুরলতা, নাস্তিক্যের বীজ বক্রভাব। বক্রভাব সারল্যের পরতাবী, ইহা যুক্তিশাস্ত্রের হিসেবান্ত। জল-বায়ু-অগ্নি ও শৃঙ্খ-নক্ষত্র-তারকাদি-মণ্ডিত জগৎ যন্ত্রের অন্ততব্যাপীর ও আশ্চর্য্য ঘটনাবলি প্রত্যক্ষ করিয়া আদিম মনুষ্যের অবক্ষেত্রে আস্তিক্য বা অনির্বচনীয় ইত্যরভাবের উদয় ও তাহার দৃঢ় স্থিতি—ক্রমে সেই সারল্য মূলক অমোহ-আস্তিক্যের প্রাবল্য জন্মিয়াছিল। তন্মিবক্তন বিবিধ শাশ্বত পূজা হোমাদির স্নোত প্রবৃক্ষ হইয়া ছিল। অহমান হয়, অপেক্ষাকৃত বক্র হৃদয় তৎপরত্বিক লোকেরা ক্রমে সেই সমস্ত কার্য্যে প্রাপ্ত, ক্লাস্ত ও বিরক্ত হইয়া, অকিঞ্চিতকর বিবেচনা করিয়া, কিসে সেই সকল অকিঞ্চিতকর ক্লহু সাধ্য ক্রিয়াকলাপের হস্ত হইতে পরিত্রাপ পাওয়া যায় সেই চিঞ্চল নির্বিষ্ট হইয়াছিল; তাহাতেই ক্রমে তর্ক অঙ্গুরিত—ক্রমে শাশ্বত পল্লব—ক্রমে তাহার ফল অর্থাৎ তর্কগ্রহ। নাস্তিক্য ও আস্তিক্যের এবংবিধ কার্য্য-কারণ-ভাব বা সমৃদ্ধ-পরম্পরার প্রতি দৃষ্টি চালনা করিলে অঙ্গুষ্ঠিত হয় যে নাস্তিকেরাই যুক্তিশাস্ত্রের প্রথম নির্মাতা।

অপর পঞ্জ বলেন, “না,—আস্তিকেরাই আদি-তার্কিক। নাস্তিক-

দিগের মস্তকোভোলনের পূর্বেও আস্তিকদলে তর্ক প্রথা প্রচলিত ছিল। তবে কি না তাহা ইতস্ততঃ বিক্ষিপ্ত ভাবে ছিল। বেদ, স্থুতি ও পুরাণ প্রভৃতি যে কিছু আস্তিক-গ্রন্থ আছে, সমস্তই তর্ক বা যুক্তি পরিপূর্ণ। আস্তিক সম্প্রদায়ের কতকগুলি লোক জ্ঞানীরীণ পাপ বা ঐহিক-হুরুনি বশতঃ ক্রিয়াকাণ্ডের প্রতি হতশ্রদ্ধ হইয়া তত্ত্বাবত্ত্বের বিষ্ণু জন্মাইতে আরম্ভ করিলে, হিতেবী আস্তিকেরা সেই সমস্ত পাবণ দিগের দলনের নিমিত্ত শাস্ত্রের তত্ত্বৎ স্থান হইতে থগু-যুক্তি সকল আহরণ পূর্বক আস্তিক্য রক্ষার উপযোগী যুক্তিশাস্ত্র নির্মাণ করিয়া ছিলেন। নাস্তিক-খ্যাতিপ্রাপ্ত সেই সমস্ত খবি সম্মানেরা পশ্চাত্ত সেই সমস্ত আর্যমতিদিগের দেখাদেখি স্বীকৃত রক্ষার নিমিত্ত দুর্গম্বস্তুপ যুক্তি কাও অবলম্বন করত বিবিধ গ্রন্থ রচনা করিয়াছে।”

এইরূপ পক্ষাপক্ষ থাকাতে দর্শন সাধারণের কথা দূরে থাকুক, আস্তিক-বড়দর্শনের প্রাথম্য বা পূর্বাপৰীভাব নির্ণয় করা দুঃসাধ্য। তবে, যদি শঙ্করাচার্যোর সিদ্ধান্ত অস্ত্রান্ত হয়, তাহা হইলে কথফিং আস্তিক বড়দর্শনের অগ্র-পশ্চাত্ত-ভাব নির্ণয় হইতে পারে। এতৎসময়ে যে একটা স্বভাবিক আত্ম-প্রত্যয় [ ছৱটা দর্শন এক সময়ে হয় নাই ] আছে, তাহাও অবস্থ্য হইতে পারে।

শঙ্করাচার্য একস্থানে প্রসঙ্গক্রমে মনিয়াছেন যে, “কপিল সাজ্জ্য শাস্ত্রের বক্তা এবং সগর সম্মানগণের দাহ কর্তা”—এই সম্বাদে লোক সকল ভ্রাতৃ হইয়া বর্তমান সাজ্জোর প্রতি বিশেষ শ্রদ্ধা করিয়া থাকে। কিন্তু উহা সেই আদিবিদ্বান् বিদ্য্যাত মহিমা খবি-কপিলের না হইলেও পারে। কেন না, শাস্ত্রান্তরে অন্য এক কপিলের কথা শুনা যায়।”\*

“জপিজ্ঞমিতিশুনি স্বামাত্মসামান্তাম্ অবয় অ জপিজ্ঞস্য স্বাম দুর্বাণ্তা  
মদমু বাংমুইবলাঙ্গঃ অরথাত্।” [শারীরক ভাষ্য]।

এতাবতা শক্তরাচার্যের মতে দ্রুই কপিল। এক কপিল অতি প্রাচীন, অন্য কপিল বাসাদির পরম্পরিক। প্রচলিত সাজ্জা নব্য কপিলের। নব্য কপিল পুরাতন কপিলের মননের ধন [পদাৰ্থ] লইয়া স্থীৰ মতের সোগে স্তুতি রচনা করিয়াছেন।

যদি আমরা এই সিদ্ধান্তে বিশ্বাস নিষ্কেপ করি, তাহা হইলে সকল দিক্ৰ রক্ষা পায়। যথা,—

১ম। কপিলের একটি নাম ‘আদি বিদ্বান्’। সাংখ্যদর্শন আদিম হইলে তৎপ্রগতা কপিলের ঐ নাম সার্থক হয়।

২য়। কপিল যে আদিজ্ঞানী ও বহুপ্রাচীন, এবিষয়ে শ্রুতি, স্মৃতি, পুরাণ, সকলেই সাক্ষ্য প্রদান করিতেছে, যথা—

“কৃধি প্রমূত্ত কপিল্ল যস্তময় জ্ঞানৈবিভৰ্তি জ্ঞায়মানস্ত পঞ্চেত্।”

[ শ্রুতি ]

“আদৌ যী জ্ঞায়মানস্ত কপিল্ল জনযৈষ্টধিম্।

প্রমূত্ত বিদ্যাজ্ঞানৈ স্ত পঞ্চেত্ পরমেশ্বরম্।।” [ স্মৃতি ]

“সন্তকস্থ সনন্দস্থ হনীয়স্থ সনাতনঃ।

কপিলজ্ঞানুরিত্যৈ বীঢ়ঃ পঞ্চমিষ্ঠানাথা।।” [ পুরাণ ]

প্রথমোন্নেথিত শ্রুতিবাক্যটির মৰ্যাদা এই যে, যিনি কপিল-ঝঃঘিকে সর্বাণ্গে জ্ঞানপূর্ণ করিয়া স্থষ্টি করিয়াছেন, মহুয়া সেই পরমেশ্বরকে ধ্যানবোগে দর্শন করিবেক। কপিলের প্রাচীনতা বোধক বাক্য এইক্রমে অনেক আছে, কাপিল দর্শন আদিম হইলে সে সমস্তই রক্ষা পায়।

৩য়। ‘তত্ত্ব সমাস’ নামক অন্য এক প্রকার কাপিল স্তুতি আছে। তাহাতে অন্য কোন দর্শনের প্রতি কষ্টক্ষণ করা নাই। আদি

গ্রহে যেৱেৰপ নিৱপেক্ষ রচনা থাকা উচিত, তাহাতে তাৰাই আছে। \*

৪ৰ্থ। পৰতবিক গ্রহে কৌশলাধিক্য, আৱতনে বিস্তার ও পদাৰ্থ সমষ্টিয়ের সংক্ষেপ হইয়া থাকে। কাপিল দৰ্শন আদিম হইলে এ যুক্তি ও রক্ষা পায়। কপিল চতুৰ্বিংশতি পদাৰ্থ দ্বাৰা যাহা নিৰ্বাহ কৰিয়াছেন, গৌতম তাহা যোড়শ পদাৰ্থে, কণাদ্বাহা সপ্ত পদাৰ্থে, পূৰ্ব মীমাংসা তাহা ষট্পদাৰ্থে নিৰ্বাহ কৰিয়াছেন। পূৰ্ব মীমাংসা যাহা ষট্পদাৰ্থে, উত্তৰ মীমাংসা অৰ্থাৎ বেদান্ত তাহা এক পদাৰ্থেই পৰ্যাপ্ত কৰিয়াছেন। এই সকল দেধিয়া আমাদেৱ বোধ হয় যে, সাংখ্যদৰ্শনই আদিম; পাতঞ্জল উহার সমসাময়িক, ন্যায় তৎপৰতবিক, তৎপৰে বৈশেষিক, তৎপশ্চাত্পূৰ্ব মীমাংসা, বেদান্ত সৰ্বকনিষ্ঠ।

কোন মতে 'সংখ্যা' হইতে 'সাজ্য' এই পদ নিষ্পত্ত হইয়াছে। যথা—

“সংস্কাৰ পৰ্যাপ্ত কৈবল্য পৰ্যাপ্ত পৰ্যাপ্ত।

মত্তানি অ অনুবৰ্ত্তত্ব মৈন স্বাজ্যাঃ পৰ্যাপ্তিঃ ॥”

ইহার অৰ্থ এই যে. পদাৰ্থ সংখ্যার নিৰ্দ্বারণ পূৰ্বক জ্ঞানোপদেশ থাকাতেই কাপিল দৰ্শন 'সাংখ্য' নামে বিখ্যাত হইয়াছে।

কেহ বলেন, তাহাৰ নহে। 'তবে কি ? না, সংখ্যাশব্দেৱ অৰ্থ সম্যক্ত জ্ঞান, সম্যক্ত জ্ঞানেৱ উপদেশ যে শাস্ত্রে আছে, তাহাৱই নাম সাজ্য; পৰদ্বন্দ্ব সৰ্ব প্রথমে ইহার (কাপিল দৰ্শনেৱ) আবিৰ্ভাব হওয়াতেই লোকে ইহাকে 'সাজ্য' নামে প্রথ্যাত কৰিয়াছে।

মহৰ্ষি কপিলেৱ জন্ম ভূমিৰ নিৰ্গত হয় না। তাহা না হউক, ইনি যে একজন আৰ্য্যাবৰ্ত্তীয় ধৰ্মি, তাহাতে আৱ সংশয় নাই। পুৱাগে

\* যদি সাজ্যদৰ্শনই আদিম হয়, তবে এই তত্ত্ব সমাস সূক্তই তাহা। অথবা সে সাজ্য অৰ্থাৎ পুৱাতন কপিলেৱ সাজ্য বা সাজ্যাত্মক লিপি লোপ হইয়া গিয়াছে।

বর্ণিত আছে যে, কপিল দেবহৃতির পৃত্র এবং বিষ্ণুর অবতার বিশেষ। কিন্তু তিনি যে কোনু কপিল, নব্য কি প্রাচীন, তাহা বলা যাব না।

শুতি, শুতি, পুরাণ, সমস্ত আর্ব-গ্রন্থই সাজ্জা মতে পরিব্যাপ্ত আছে। সাজ্জা মত যে অতদ্রু বিস্তৃত হইয়াছিল, তাহা কেবল কপিল হইতে হয় নাই, ক্রমে তাহার শিষ্য-প্রস্পরা হইতেই হইয়াছে।

সাংখ্য-শাস্ত্রের আদি-আচার্য কপিল—তৎশিষ্য আন্তরি ও বোটু। আন্তরির শিষ্য পঞ্চশিখাচার্য—তৎশিষ্য জিষ্ঠুরকুঞ্চ। কেহ বলেন, (জিষ্ঠুরকুঞ্চ খণ্ড-শিষ্য নহেন)।

আমরা আন্তরির গ্রন্থ দেখিতে পাই না। পঞ্চশিখের গ্রন্থ না পাইলেও তাহার খণ্ড খণ্ড স্থূল অনেক পাওয়া যাব এবং জিষ্ঠুর কুঞ্চের এক খানি কারিকা গ্রন্থ (সাজ্জা-সপ্ততি) পাইতেছি।

জিষ্ঠুর কুঞ্চ বলিয়াছেন, মহামূনি পঞ্চশিখাচার্য হইতেই সাজ্জা শাস্ত্র বহু বিস্তৃত হইয়াছে। যথা,—

“তমন্যবিমুক্ত্য মুলিবাসুর্যেন্দ্রকম্প্যা প্রহরী।

আমুরিপি পঞ্চশিখায মিন চ বহুধাজ্ঞান মন্দম্ ॥”

(উপরে ইহার অর্থ এক প্রকার বলা হইয়াছে)।

পঞ্চশিখাচার্য সাজ্জা শাস্ত্রকে পরিবর্কিত করিলে পর, উহার নাম ‘ষষ্ঠিতন্ত্র’ হইয়াছিল। তাব এই যে, পঞ্চশিখাচার্য কপিল সম্মত ষষ্ঠি-সংখ্যক পদার্থের উপর (৬০) ষষ্ঠি-সংখ্যক গ্রন্থ রচনা করিয়াছিলেন। যে সকল বিষয়ের উপর তাহার গ্রন্থ ছিল সে সকল বিষয় এই—

প্রত্যক্ষ-প্রত্যক্ষ মৌলিকবিষয়ের—১০

বিপর্যয় অর্থাৎ অজ্ঞান বিষয়ের—৫

সন্তোষ অর্থাৎ আনন্দ বিষয়ের—৯

ইশ্রিয়ানামর্থবিষয়ের—২৮

পঞ্চশিখ এই ষষ্ঠি পদার্থের প্রতোক

পদার্থের উপর এক এক খানি গ্রন্থ

রচনা করিয়াছিলেন। এক্ষণে তাহার

কিছুই পাওয়া যাব না। এক্ষণে যাহা

সিদ্ধি অর্থাৎ আয়ার ক্ষমতা-  
বিশেষ-বিষয়ের উপর ————— ৮

পাওয়া যায় তাহা নিষে প্রদর্শিত  
হইতেছে। যথা—

৬০

| এছ                                | এছকার           |                                         |
|-----------------------------------|-----------------|-----------------------------------------|
| বড়ধ্যায়ী (স্তু)                 | কপিল।           | ইব্রাহুম এছ সরাপি কালে লিখিয়া-         |
| তত্ত্বসমাপ্তি (স্তু)              | কপিল।           | ছেন যে “আধ্যাত্মিকাবিবরচিতা :           |
| প্রবচন তাত্ত্বিক বিজ্ঞান ভিক্ষু।  |                 | পরমানন্দ-বিবর্জিতাশাপি” আমি যষ্ট-       |
| তত্ত্ব সমাপ্তি বাধা যতি           |                 | তত্ত্বের সমস্ত পদার্থই সংক্ষেপে বলিলাম, |
| সাধা সপ্ততি<br>স্মৃত্যু গুণান্তুন | ঝুখুর কৃষ্ণ     | বিস্ত আধ্যাত্মিক ও তর্কচূট। পরিতান      |
| তত্ত্বকোষুন্দী স্মৃত্যু           | বাচস্পতি মিশ্র  | করিলাম। এই লিখন ভঙ্গীতে শোধ             |
| সাধ্যসংবর                         | বিজ্ঞান ভিক্ষু  | হয়, পঞ্চশিখাচার্য ও আহুরি প্রভৃতি      |
| সাধ্যচন্দ্রিকা                    | শার্ণুক প্রতীকু | খবিরা আধ্যাত্মিক। এবং বাদ-কথাৰ          |
| রাজ বৃক্ষি                        | ভোজরাজ          | মোগে এছ রচনা করিয়াছিলেন।               |

সাধ্যসংবহ (পঞ্চশিখাচার্যের বাকা সংগ্রহ)

স্মৃত্যু গুণান্তুন্তু— গুণান্তুন্দু—  
ফল, সাংখ্য শাস্ত্র এত বিস্তৃত এবং তাহার অধিকার এত প্রবৃদ্ধ  
হইয়াছিল যে, তত্ত্বাবধি লোপ হওয়াতে এখন আর কোন টি সাজ্জোৱ  
সম্ভত, কোন টি অসম্ভত, তাহা আৱ নিৰ্ণয় কৰা যায় না। সেই কাৱণে,  
আমি এতন্মধ্যে সাধ্যানুগত পুৱাণ, স্মৃতি ও অনেক বৈদ্যক বাক্যকেও  
সাংজ্ঞ্য সম্ভত বলিয়া নিবিষ্ট করিয়াছি।

সাধ্যাশাস্ত্রের প্রতিপাদ্য, জ্ঞান সম্বকে সাজ্ঞা এবং অন্যান্য দর্শনের মত।

সাংখ্য শাস্ত্র, চিকিৎসা শাস্ত্রের ন্যায় চতুর্বুদ্ধ। বৃহৎ শব্দের  
অর্থ সমূহ। রোগসমূহ, রোগের কাৰণসমূহ, আৱোগসমূহ ও লৈবজ্য-  
সমূহ—এই চারিটি সমূহ যেমন চিকিৎসা শাস্ত্রের প্রধান প্রতিপাদ্য,

তেমনি হঃথ, দ্রঃখনিবৃত্তি, দ্রঃখোৎপত্তির হেতু, হঃথনিবৃত্তির উপায়, এই চারি-টি সমূহ সাংখ্য দর্শনের প্রধান প্রতিপাদ্য। সাংখ্যকার উক্ত চারি-টি সমূহের বিলক্ষণ পরীক্ষা করিয়াছেন। তৎপ্রসঙ্গে অনেক জাগতিক (বাহ্য) পদার্থেরও পরীক্ষা করিয়াছেন। পরস্ত হঃথ-পদার্থ-টির পরীক্ষা করিতে অধিক প্রয়োজন নাই। তিনি বলেন, দ্রঃথকে পরীক্ষারূপ করিবার প্রয়োজন কি?—উহা সর্বদাই সকল মমুক্ষ্যের অস্তঃকরণে চেতনা শক্তির প্রতিকূল-অবস্থাবে উপস্থিত হইয়া থাকে। অতএব ‘হঃথ নাই’ বলিয়া কেহ প্রত্যাখ্যান করিতে পারিবেন না। দ্রঃথের নিবৃত্তি হয় কি না? এ সংশয়ও কেহ করেন না। দ্রঃথ-নিবৃত্তির কোন উপায় নাই বলিবাও কেহ মন্তকোঙ্গেলন করেন না; স্মৃতরাং ঐ সকল অংশ প্রতিপাদন করা সাংখ্যশাস্ত্রের মুখ্য উদ্দেশ্য নহে। সাংখ্য-শাস্ত্রের কেন, জ্ঞাতজ্ঞাপন করা কোন শাস্ত্রেরই উদ্দেশ্য নহে। “অজ্ঞাত জ্ঞাপকং হি শাস্ত্রম্” ইঙ্গিয়ের অগোচর বস্তুর বোধ জন্মানই শাস্ত্রের কার্য।

“তবে সাংখ্য-দর্শনের উপদেশ্য বিষয় কি?” যাহা সাধারণ জ্ঞানের গোচর নহে, যাহার উপদেশ অন্য কেহ করে নাই, সাংখ্য-শাস্ত্রের তাহাই উপদেশ্য।

“এমন বিষয় কি আছে যে যাহার উপদেশ অন্য কেহ করে নাই? অথবা সহজ জ্ঞানে উপলব্ধ হয় না? দেখা যায়, বাত-পিত্ত-শ্লেঘাদি ধাতুর বৈষম্যনিবন্ধন শারীর সমুষ্ঠিত হঃথ নিরাকরণের শত শত উপায় বৈদ্যক গ্রহে আছে। বিষয়-বিশেষের অদৰ্শন বা অপ্রাপ্তি জন্য মানস দ্রঃথ উপস্থিত হইয়া থাকে, তন্মিবারণের উপায়ীভূত মনোজ্ঞ-স্ত্রী-পান-ভোজন-বন্ধ-অলঙ্কার প্রভৃতি লোকিক পদার্থও জগতে প্রচুর পরিমাণে

আছে। নীতিশাস্ত্রে কুশলতা থাকিলে, নিরূপত্ব স্থলে বাস করিলে, আগস্তক দুঃখও আক্রম করিতে পারে না। তবে, আর এমন কি গুণ পদার্থ আছে, যাহা উপদেশ করিবার জন্য সাঞ্চাকার বাণী ?”—

“দুঃখের আত্যন্তিক নিরোধ হয় কি না—যদি হয়—তবে তাহা কি উপায়ে ?”—এই অংশ সাধারণকৌথের গম্য নহে। অতএব এই অংশই সাংখ্য শাস্ত্রের উপদেশ্য। লোক মধ্যে দুঃখ নিরুত্তির যে সকল উপায় দৃষ্ট হয়, তদ্বারা যে নিশ্চিত দুঃখনিরুত্তি হইবে, একপ নিয়ম দৃষ্ট হয় না। যদিও নিরুত্তি হয়, তথাপি পুনর্বার সেই দুঃখের উদয় হইয়া থাকে। আত্যন্তিক নিরুত্তি কদাচ হয় না। পরম্পরাস্ত্রীয় উপায় অবলম্বন করিলে অবশ্য দুঃখনিরুত্তি হইবে এবং সে নিরুত্তি আত্যন্তিক নিরুত্তি। সাংখ্য দর্শনের মতে এই আত্যন্তিক দুঃখ-নিরুত্তির নামই মোক্ষ বা স্বপ্নুরূপ প্রাপ্তি। শাস্ত্রে ইহাকে প্রথম পুরুষার্থ বলে। মহুষ্য যে কিছু প্রার্থনা করে, দুঃখ নিকারণের জন্যই করে। মহুষ্য, দুঃখ নিরুত্তি বা দুঃখ নিরুত্তির উপায়, উভয়কেই প্রার্থনা করে,—এজন্য উভয়ই পুরুষার্থ বটে, কিন্তু লৌকিক উপায় দ্বারা যে দুঃখ নিরুত্তি হয়, তাহা আত্যন্তিক নিরুত্তি নহে। এজন্য উহা পুরুষার্থ হইলেও প্রয়-পুরুষার্থ নহে।

জৈমিনি বা জৈমিনির ন্যায় যজ্ঞবিদ্যা-বিশারদ ঋবিরা বলেন, মহুষ্য মাত্রেরই “নিরস্ত্র স্তুত্য ইউক, দুঃখ যেন অণুমাত্র না হয়” এইকপ অব্যভিচারী অভিনিবেশ আছে। অতএব, ঐক্যপ অভিনিবেশের পরিপূর্তি ( নিরবিচ্ছন্ন স্তুত্যধারা সঙ্গোগ ) মহুষ্যের সংস্কৰে ঘটে কি না—তর্ক করিলে ‘ঘটে না’ বলিয়া প্রত্যাখ্যান করা যাব না। জৈমিনির মতে উর্হাই স্বর্গ-স্তুতি। যথা,—

“যদ্য দুঃখিন সংঘাতে নব যদ্য মণ্ডলবদ্ধ ।

অভিজ্ঞানীয়লীনে তমুষ্ম রূপঃ পদার্থহন্ত ॥”

ইহার সংক্ষেপ অর্থ এই যে নিরবচ্ছিন্ন সুখ ধারা সম্ভোগই স্বর্গ ভোগ। এই স্বর্গই মনুষ্যের সুখত্বণার বিশ্রান্তি ভূমি। উহাই পরম পুরুষার্থ, উহাকেই মুক্তি বলা যায়, উহাকেই অনুভভোগ বলা যায়। যাজিক দিগের মত এই যে, বেদোক্ত কার্য্যকলাপ, ঐ অর্লোকিক সুখলাভের অদ্বিতীয় উপায় ।

বজ্জ্বিদ্যা-ব্যবসায়ীদিগের এই মত কপিলের হৃদয়গ্রাহী হয় নাই। কপিল বেদ মানেন, বেদোক্ত ক্রিয়াকলাপের ফল-জননী শক্তি ও স্বীকার করেন, কিন্তু কথিত প্রকারে নহে। বলেন, কর্মসাধ্য স্বর্গ-সুখও ঐহিক সুখের ন্যায় ছাঃখমিশ্র ও অনিত্য। কারণ, যাগ মাত্রেই হিংসা সাধ্য। পশুগত বা বীজ বিনাশ ব্যতিরেকে কোন যাগই নিষ্পন্ন হয় না; সুতরাং হিংসাঘাটিত কার্য্যকলাপ কি রূপে নিরবচ্ছিন্ন শুভ ফল প্রদেব করিতে পারে?—অতএব ক্রিয়াকাণ্ড কখনই তাদৃশ সুখের জনক নহে। একমাত্র হিংসাদি-দোষরহিত বিশুদ্ধ তত্ত্বজ্ঞানই তাদৃশ সুখের জনক এবং তাহাই মুক্তির উপায়। \*

অপিচ, যেমন উপায় বিশেষ ধারা দুঃখবিশেষ কিছু কাল স্থগিত থাকে, আবার উপায়-বিশেষে তদপেক্ষা অধিক কাল স্থগিত থাকে, এবং কোন উপায়ে একপ্রকার দুঃখের শান্তি, কোন উপায়ে বা দুই ও ততোধিক দুঃখের শান্তি হয়, তেমনি কোন না কোন উপায়ে

\* সাংখ্য মতে, বীজ বিনাশ করিলেও পাপ জয়ে। কিন্তু অজ-বীজ তিনি। যে বীজ হইতে আর অক্ষুর হইবে না, সেই বীজের নাম ‘অজ’। অহিংসা-ঘটিত ভৃতে এই অজ বীজের ব্যবহৃ। ৩ বৎসর, কোন কোন বীজের ৫ বৎসর পর্যন্ত অক্ষুরোৎপাদিকা শক্তি থাকে।

সকল দৃঃখের শাস্তি হইতে পারে এবং সে শাস্তি অনন্ত কালের জন্য হইতেও পারে। দৃঃখের কারণ খৎস করিতে পারিলে দৃঃখ উৎপত্তি হইবে কেন? পরস্ত যে উপায়ে উহা সিদ্ধ হইবে, সে উপায় মোক্ষে নাই, যজ্ঞবিদ্যার মধ্যেও নাই। কারণ, সে উপায় তত্ত্বজ্ঞান। সেই তত্ত্বজ্ঞানের আকার—“আমি, মহৎ-অহঙ্কার-ইঙ্গিয় প্রভৃতি প্রাকৃতিক বস্তু হইতে অত্যন্ত ভিন্ন এবং চিত্তস্বরূপ”—এইরূপ প্রত্যর স্বদৃঢ় ও সাক্ষাৎকার হওয়া আবশ্যক। শাস্ত্রীয় ভাষার ইহাকে তত্ত্বজ্ঞান, সত্ত্বপুরুষান্যতা-প্রত্যয় ও বিবেকখ্যাতি বলিয়া থাকে। এই প্রত্যয় উৎপাদনের নিমিত্ত আস্তা ও জগৎ, এই বস্তুস্বয়ের যথার্থ রূপ কি?—তাহার অন্তর্বেশন করিতে হয়। আস্তা ও প্রকৃতি (জগৎভাবাপন্না), এতত্ত্বস্বের যাথার্থ্য অনুসন্ধান করার নাম তত্ত্বাভ্যাস। দীর্ঘ কাল ব্যাপিয়া তত্ত্বাভ্যাস করিতে পারিলে উক্ত প্রত্যয় জন্মিতে পারে।

আস্তা ও জগৎ, এই দুই বস্তুর পরীক্ষা করিতে হইবে। তন্মধ্যে জগৎ (বাহ্য-বস্তু) পরীক্ষাটি প্রথম। তাহাতে কপিলের মত এই যে, জগতের মূলতত্ত্ব চতুর্বিংশতি, আর আত্মতত্ত্ব এক; এই পঁচিশটি মাত্র তত্ত্ব। এতন্মধ্যে বে চতুর্বিংশতি তত্ত্বের সমষ্টির নাম জগৎ, তাহার ব্যাপ্তি এই—মূল প্রকৃতি, মহৎ, অহঙ্কার; রূপ-তত্ত্বাত্ম, রস-তত্ত্বাত্ম, গন্ধ-তত্ত্বাত্ম, স্পর্শ-তত্ত্বাত্ম, শব্দ-তত্ত্বাত্ম, একাদশ-ইঙ্গিয় ও মহাতৃত পাঁচ।

কপিল, স্ব-প্রতিজ্ঞাত এই সকল পদার্থকে আজ্ঞা বাকেয়ের ন্যায় স্থীকার করিতে বলেন না। তিনি বলেন, পদার্থ সকল পরীক্ষাকা঳ করাও—প্রমাণ সহ হইলে গ্রহণ করিও। এক্ষণে প্রকৃতি কি?—অহঙ্কার কি?—এ সকল জিজ্ঞাসা নিবৃত্ত রাখ। যদ্বারা বস্তু-নিশ্চয় হইবে তাহারই চিন্তা কর।

তরঙ্গের ন্যায় সর্বদাই মহুষোর অস্তরে জ্ঞান প্রবাহ উঠিত হইতেছে, স্থিত হইতেছে, লয় হইতেছে। সকল জ্ঞানই বিষয়াক অবগাহন করিতেছে। “সৰ্ব’ জ্ঞানং স-বিষয়ং” জ্ঞান মাত্রই কোন না কোন বিষয় অবলম্বন করিয়া উদ্বিদিত হয়। কোন বস্তু অবগাহন করিতেছে না, অথচ জ্ঞান হইতেছে, একপ কথনই হয় না। “ঞ্জপঞ্জ় দৃশ্যতে, ন চাস্তি চক্ষুঃ” কৃপ দেখিতেছি, কিন্তু চক্ষু নাই; এবাক্য যেমন প্রামাণিক [প্রলাপ] “জ্ঞান হইতেছে বিষয় নাই” এ কথা ততোধিক প্রামাণিক। অতএব জ্ঞানমাত্রেই কোন না কোন বিষয় আছে, বিষয় মাত্রেই জ্ঞান আছে। জ্ঞান আছে বিষয় নাই—বিষয় আছে জ্ঞান নাই—একপ দৃষ্টি হয় না। বিষয় বলিলেই জ্ঞানবগাহিত-বিষয় বুঝিতে হইবে, আবার জ্ঞান বলিলেও বিষয়-যুক্ত জ্ঞান বুঝিতে হইবে। শব্দ ও অর্থের যেকোন অবিযুক্ত সম্মতি,—জ্ঞান ও জ্ঞেয়, অতভুতয়েরও ঠিক সেইক্ষেত্রে সম্মতি।\*

স্থিরচিত্তে বিবেচনা কর—শীগরের তরঙ্গমালার ন্যায় নিরস্তর উঠিত নানাবিধি জ্ঞান-প্রবাহের মধ্য হইতে কোন টি যথার্থ [ঠিক] জ্ঞান, তাহা চিনিয়া লইতে হইবে। একারণ যথার্থজ্ঞানের লক্ষণ উপদেশ করা আবশ্যাক। ] তাহাতে কপিল এই কৃপ লক্ষণ নির্দেশ করেন যে, “অনধিগত ও অকাধিত বস্তু অবগাহী ব্যবসায়াক জ্ঞানই যথার্থ জ্ঞান।” মর্য এই যে, অনধিগত অর্থাৎ যে বস্তু আর কখন জ্ঞানের বিষয় হয় নাই। অবাধিত অর্থাৎ জ্ঞানোত্তর কালে যাহার বাধ বা বিলম্ব হয় না। ব্যবসায় অর্থাৎ ইক্সের সংযোগের অনস্তর “ইহা

\* “হীয় ন জ্ঞান অভিদ্বরণি, তথা জ্ঞানম্।” (প্রশ্নভাষ্য ।)

“সৰ্ব’ স্মৃত্যুথাঃ স্বাত্মক্ষেত্রঃ স্মৃত্যুযত্ত্বাত্।” (তত্ত্বীকা।)

‘অমুক বস্তু’ এইক্রমে বিশেষাবধারণ হওয়া। এইক্রমে অবস্থাপন্ন যে জ্ঞান, তাহাই যথোর্থ জ্ঞান। সংস্কৃতভাষায় ইহা প্রজ্ঞা, সম্যক্ত জ্ঞান, প্রমা, প্রমিতি, অনুভব, প্রভৃতি বহু নামে অভিহিত হইয়া থাকে। এই প্রমাজ্ঞান, স্বীয় বিষয় হইতে কখনই ব্যভিচার প্রাপ্ত হয় না। প্রমা-জ্ঞানের বিষয় কখন বাধিত হয় না। যে বস্তু একবার জ্ঞানের বিষয় হইয়াছে, সেই বস্তু যদি বারাস্তরে বিষয় হয়, তবে তাহাকে প্রমা না বলিয়া “স্মৃতি” বলা যায়। কাহারও মতে উক্ত যথোর্থ জ্ঞানের স্মৃতি এবং অনুভব, এই দুই প্রকার বিভাগ করা নিষ্পয়োজন। ইহাদের মতে জ্ঞান, শুন্দ অবাধিত-বস্তু অবগাহন করিলেই তাহা প্রমা হয়। বিভাগবাদীর মতে বিভাগের যে কি প্রয়োজন, তাহা পশ্চাদ্ব্যক্ত হইবে। এক্ষণে যাহা প্রমা হইবে না, ঈদৃশ দুই এক-টি জ্ঞান অবলম্বন করিয়া প্রমাকে স্পষ্ট কর্পে উপলক্ষি-পথে আনীত করা মাউক।

মনোযোগ কর। মন্দাক্ষকার-নিমগ্ন একটি নাল, রঞ্জু অথবা জল ধারা দেখিয়া আমাদের কখন কখন সৈর্প জ্ঞান জন্মে। সে জ্ঞান প্রমা নহে। কারণ, সেই সর্পাকার জ্ঞান সর্পক্রম বিষয় হইতে ব্যভিচার প্রাপ্ত হয় এবং সেই সর্প-টিরও বাধ হয়। কারণ, “ঐ সাপ্” এই জ্ঞানের অব্যবহিত উক্তরকালে যদ্যপি দণ্ডিদ্বারা পূর্বক আঘাত করিতে যাওয়া যায়, তাহা হইলে তৎক্ষণাত সেই ভ্রমের অধিকরণ-টি প্রত্যক্ষ হয়, আর সে সর্প থাকে না। তখন জ্ঞানের ব্যবসায়ান্ত্রক অংশ সত্যকেই গ্রহণ করে, অর্থাৎ “ইহা সর্প নহে—ইহা জলধারা বা রঞ্জু” —এইক্রমে নিশ্চয় করে। “ইহা সর্প নহে” এই পরভাবি জ্ঞানের বাধ বা ব্যভিচার দৃষ্ট হয় না, স্বতরাং এই অংশেই প্রমা, আর বিপরীত অংশে ভ্রম। এইক্রমে, সংশয়-জ্ঞানও প্রমা নহে। কারণ, সংশয়স্থলে

বুদ্ধিভুতি বিভিন্ন বস্তু গ্রহণ করিতে থাকে, তাহাতে ব্যবসায় (নিষ্ঠয়া-শিক্ষিকা বৃত্তি) জগ্নে না। “ইহা অমূক ? কি অমূক ?”—এই আকারে দোহৃলামান হইতে থাকে। অতএব যাবৎ না বুদ্ধি একত্র গামিনী হয়, তাবৎ কি প্রমা কি ভ্রম, কিছুই বলা যায় না। এইরূপ আকারের জ্ঞানকে সংশয় নাকে ব্যবহার করা যায়। এতাবত্তা, জ্ঞানের “স্মৃতি” “প্রমা” “ভ্রম” “সংশয়” স্থূলতঃ এই চারিটি বিভাগ করা হইল। এতন্মধ্যে প্রমা-জ্ঞানই বিশেষ বিচার্যা।

“উক্তবিধি প্রমার উৎপত্তি কি রূপে হয় এবং উৎপত্তির সাক্ষাৎ কারণই বা কি ?—” কপিল প্রসঙ্গ করে এই সকল জিজ্ঞাসার নিবৃত্তি করিয়াছেন, কিন্তু তাহা সংক্ষেপে ; যথা—“*इयोहिकतरस्य वायस्मैन्निष्ठात्म-परिच्छिन्नः प्रमा तत्त्वाधकं सत् तत्त्वविधि प्रमाणम् ।*” এই স্থূলটিকে আচা-র্যেরা বহু বিস্তারে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সেই সকল ব্যাখ্যার কোন কোন অংশ অবলম্বন করিয়া আমরা ও ইহাকে বিস্তার করিব।

যদু[রা সাক্ষাৎসমষ্টকে উক্ত প্রমা উৎপন্ন হয়, তাহার নাম প্রমাণ। এই প্রমাণ দ্বারাই বস্তুর পরীক্ষা সিদ্ধি হয়।] বস্তুকে প্রমাণাঙ্গচ করার নামই পরীক্ষা। [এক্ষণে এই জিজ্ঞাসা জগ্নিতে পারে যে “প্রমাণ কত প্রকার ? এক প্রকার কি বিভিন্ন প্রকার ?” কপিল মতানু-যায়ীরা উক্তর দিবেন] “যখন দেখা যাইতেছে বস্তু নানা বিধি এবং তাহাদের অবস্থাও অনেক বিধি ; অতীতাবস্থা, অনাগতাবস্থা ও বর্তমানাবস্থা, এবং সর্ববিধি অবস্থাপন বস্তুর পরীক্ষা হওয়াও আবশ্যিক ; তখন, স্থূল স্থূল দৃশ্যাদৃশ্য পদার্থ পরিপূর্ণ বহুগুণমূক্ত জগতের পরীক্ষার জন্য যে একটিমাত্র প্রমাণ উপস্থিত থাকিবে, ইহা অসম্ভব। জগতের কোন বস্তুই অথগুণাধিকার নানা পদার্থ একটি হইলে,

যে কালে পরীক্ষিতব্য বস্তু বর্তমান থাকে, সে কালে সেই পরীক্ষা সাধক সামগ্রী-টি না থাকিতেও পারে; যে কালে পরীক্ষা বর্তমান, সে কালে পরিক্ষিতব্য না থাকিতেও পারে; এক্ষেত্রে পরীক্ষা পদার্থ-টি অপ্রতিষ্ঠিত হইয়া পড়ে। অপ্রতিষ্ঠিত দোষ পরিহারের নিমিত্ত এমন কোন পদার্থ স্বীকার করিতে হইবে, যাহা কালব্য স্থায়ী হইতে পারে। প্রমাণ একটি হইলে ত্রৈকালিক পরীক্ষা সিদ্ধ হওয়া না। বর্তমান-পরীক্ষার নিমিত্ত যেমন সর্বসম্ভব প্রত্যক্ষ উপস্থিত আছে, তেমনি অতীত ও অনাগত পরীক্ষার নিমিত্তও প্রমাণস্তর থাকা উচিত। আরও এক বিবেচনা আছে। পরীক্ষা কার্য্যটিকে জগদস্তঃপাতী স্বীকার করিতে হইবে। না করিলে, জগতের অসম্পূর্ণতা আপত্তি হয়। অতএব জগতের অবস্থা ও পদার্থ যেমন নানা, তেমনি তদন্তাহক প্রমাণও নানা। \*

প্রমাণের সংখ্যা-ঘটিত অনেক মত আছে। কেহ ১, কেহ ২, কেহ ৩, কেহ ৪, কেহ ৫, কেহ বা ৬, প্রমাণ স্বীকার করেন। † কাপিল ৩, প্রমাণ বাদী। ‡ ঐত্রিয়ক, যৌক্তিক, আর ঔপদেশিক। ইত্রিয়

---

\* “ন প্রত্যুষনিষ্ঠলি মাত্রাহমাবলিস্থয়:” “বিদ্যমানীয়র্থ ইন্দ্রিয়াণ্য় ক্ষালমেইন বিষয়ীচৰিষয়স্থ ভবতি” “সম্ভবতি বাচাত্যনুমাণ্যম্।”

‡ [কাপিলস্তু ও ভাষ্য।]

† “প্রত্যুষনিষ্ঠঃ চার্বাক্যাঃ ক্ষাণাদ-সুগতী দুলঃ।

অনুমানস্ব দস্তাপি সাঙ্গয়াঃ ইন্দ্রয় তৈ তমি ॥

ন্যায়ৈকদিষ্মীয়ৈব সুপমানস্ব কীবলম্।

অর্থাপদ্ম্যা সহৈবালি ক্ষেত্রার্থাত্তঃ সমাকরাঃ।

অভাৰষষ্টার্থৈতালি ভাষ্টা বৈদালিল স্তথা।

সম্ভবৈতিৰ্থ্যস্তুকালি ইতি দীৰ্ঘার্থিকা সত্যঃ॥” [বেদান্তকারিকা।]

জন্য জ্ঞান ঐতিয়ক, অহুমান বা যুক্তিমূলক জ্ঞান বৌক্তিক, আর উপদেশ জন্য জ্ঞান উপদেশিক নামে ব্যবহৃত হয়। ইহার নামান্তর যথাক্রমে প্রত্যক্ষ, অহুমতি ও শার্ক। এতনাধ্যে প্রত্যক্ষটি সর্ববাদি সম্মত, ইহাতে কাহারও আপত্তি দেখা যায় না। প্রমাণ চিন্তকেরা বলেন, প্রত্যক্ষ প্রমাণ প্রমাণান্তরের জীবন, এজন্য অগ্রে প্রত্যক্ষের বিচার আবশ্যিক। প্রত্যক্ষটি যথার্থকপে নির্ণীত হইলে অন্য প্রমাণগুলি সহজ হইয়া আইসে। তদন্তসারে, আমরাও সর্বাগ্রে প্রত্যক্ষ, বিশেষতঃ চাক্ষু প্রমাণের বিচারে প্রবৃত্ত হইলাম।

### চক্ষুরিক্ষিয় ও চাক্ষু-জ্ঞান ।

“চক্ষুরিক্ষিয় কি?—কি প্রকারেই বা চক্ষুর্বীরা বস্তু-জ্ঞান জন্মে?”—এ বিষয়ে ভিন্ন ভিন্ন মত দৃষ্ট হয়। কোন বৌদ্ধ বলেন, “চক্ষুর কেবল স্থানে যে স্বচ্ছ-কৃত্তুব্য-গোল-লাঙ্ঘিত অংশ দৃষ্ট হয়, লোকে ধাহাকে “তারা” বা “চক্ষের মণি” বলে, উহার আর একটি নাম কৃত্তুসার। চাক্ষু-জ্ঞানের প্রতি ঐ কৃত্তুসার বন্দ্রটিই কারণ; কেন না, কৃত্তুসার যন্ত্র অবিকৃত থাকিলেই বস্তু গ্রহ হয়, নচেৎ হয় না। স্ফুতরাং ঐ কৃত্তুসার ঘন্টটিই ইঙ্গিয়, তত্ত্বিন ‘চক্ষুরিক্ষিয়’ নামে অপর কোন স্ফুতস্তু বস্তু নাই।

সাংখ্য বলেন, আছে। কৃত্তুসারটিকে ইঙ্গিয় বলা সম্পূর্ণ ভ্রম। “অতীন্দ্রিয়মিন্দ্রিয় ভান্নানামধিষ্ঠান” যেটি বাস্তবিক ইঙ্গিয়, সেটি অতীঙ্গিয়। কোন কালেই তাহার প্রত্যক্ষ হয় না। দৃশ্যমান কৃত্তুসারটি তাহার অধিষ্ঠানস্থান মাত্র। অধিষ্ঠানকে (আপ্যাকে) অধিষ্ঠিত অর্থাৎ ইঙ্গিয় বলা যে ভ্রম তাহা সহজ বোধ্য।

মনে কর। বিষয় ও ইঙ্গিয়, এতদ্বয়ের সংযোগ না হইলে কোন

কৰেই বস্তু-গ্রহ হইতে পারে না। সন্নিকর্ষ-ব্যক্তিত, বস্তুত্বয়ের সংযোগ ঘটনা হইতে পারে না। বিষয় এক প্রদেশে, ইঞ্জিয় অন্য প্রদেশে, সন্নিকর্ষের সন্তাবনা কি? অতএব, বিষয় ও ইঞ্জিয় এতদৃভবের অত্যন্ত অসন্নিকৃষ্টতা নিবন্ধন সংযোগ হইতে পারে না, সংযোগ না হইলেও উপলক্ষি হইতে পারে না, ইহা অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। যদ্যপি, সংযোগ ব্যতিরেকে মাত্র কুরুক্ষুর দ্বারা বস্তু-জ্ঞান জনিত, তাহা হইলে এ জগতে আর কোন বস্তুই অপ্রকাশ থাকিত না। কুরুক্ষুর সকল সময়েই বর্তমান আছে, বস্তু ও সর্বত্র নিপত্তি আছে, তত্ত্বাবত্তের জ্ঞান না হয় কেন? ব্যবহিত বস্তুই বা অজ্ঞাত থাকে কেন?—অপিচ, জগতে যত প্রকার প্রকাশক পদার্থ দৃষ্ট হয়, সকল পদার্থই প্রকাশ-বস্তুর সহিত সংযুক্ত হইয়াই প্রকাশ করে। দীপ একটি প্রকাশক বস্তু। উহা যে বস্তুর সহিত সংযুক্ত হইতে পারে না, সে বস্তুকেই প্রকাশ করিতেও পারে না। যদি পারিত, তবে গৃহান্তরীয় দীপ গৃহান্তরীয় বস্তুকেও প্রকাশ করিতে পারিত। অতএব, দূরস্থিত বস্তুর সহিত চক্ষুরিক্ষিয়ের সংযোগ সিদ্ধির নিষিদ্ধ এমন কোন পদার্থকে ইঞ্জিয় বলা উচিত যে, যে পদার্থ চক্ষু-গোলকে অধিষ্ঠিত থাকিয়া গোলক হইতে অবিছিন্ন রূপে প্রসর্পিত হইয়া দূরস্থ বস্তুর সহিত সংযুক্ত হইতে পারে। \*

“সে পদার্থ কি?”—এই প্রশ্নের উত্তরে নৈয়ারিক বলেন, সে পদার্থ ভৌতিক অর্থাৎ তেজ বিশেষ। সাংখ্যকার বলেন, সে বস্তু

\* “লাম্বামসামকলমিলিদ্যাণামসমামঃ বর্ষবা সামৰ্জ্জা” “তৃত্যবৃক্ষঃ সমন্বাদঃ” শীতকানিবিজ্ঞমিলিদ্য বাৰ্ষঃ” “তম মীমাংক”—(কণিল, বাচস্পতি ও বিজ্ঞানভিক্ষু প্রভৃতি।)

আহঙ্কারিক অর্থাৎ অহং তত্ত্বের পরিগাম বিশেষ। চক্ষু ও চাক্ষুষজ্ঞান সম্বন্ধে নৈয়ারিকদিগের মত ও প্রক্রিয়া এইরূপ—

“কৃষ্ণসার যন্ত্রে এক প্রকার রশ্মি আছে, তাহাই চক্ষুরিজ্জিয় নামে অভিহিত হয়। ঐ রশ্মি, সম-স্তুত্পাত-ক্রমে ধারাকারে ও অবিচ্ছিন্ন-ভাবে কৃষ্ণসার হইতে বিনিঃস্থত হইয়া সমুদ্রস্থ বস্তুর সহিত সংযুক্ত হয়। সংযোগ হইয়া মাত্র আস্তাতে “ইহা অমুক বস্তু” ইত্যাকার জ্ঞান সমুৎপন্ন হয়। পরস্ত দীপালোক যেমন চক্ষুজ্ঞান ব্যক্তির সম্বন্ধেই বস্তু প্রকাশ করে, অচক্ষু ব্যক্তির সম্বন্ধে করে না, সেইরূপ রশ্মিময় চক্ষুরিজ্জিয় ও মনঃ-সংযুক্ত হইয়া ক্রপবিশিষ্ট বস্তু প্রকাশ করে, অন্যথা করে না। রূপহীন বস্তু বা অমনোযুক্ত চক্ষুঃ, চাক্ষুষজ্ঞানের অনধিকারী। ফল, মনঃসংযোগ বাতীত কোন ইত্তিয় দ্বারা জ্ঞেন না। \*

এই মত নৈয়ারিকদিগের। সাংখ্য মত অন্যবিধি। সাংখ্য-চার্যদিগের মত এই যে, ইত্তিয় সকল ভৌতিক নহে; উহা আহঙ্কারিক। বিশেষতঃ চক্ষুরিজ্জিয় কোনক্রমেই ভৌতিক হইতে পারে না। কারণ, চক্ষু আপন অপেক্ষা ন্যূন বস্তু গ্রহণ করে, আবার বৃহৎপরিমাণবস্তুও গ্রহণ করে। চক্ষুরিজ্জিয় যদি ভৌতিক হইত, তাহা হইলে সে কদাচ বৃহৎপরিমাণ বস্তুকে গ্রহণ করিতে পারিত না। কারণ, কোন অন্নপরিষিত ভৌতিকবস্তুকে কেোন বৃহৎ পরিমাণ বস্তু

\* “যম্যর্থসৱিকর্ষান্তু মদযত্ত্বণ” “বহিগর্জাকাবচ্ছিন্নং মেজ়া” “বহুমীয় সংহত্যকারিল়” “সংহলন বিষয়দৈষ্ট” “জ্ঞানলাভবচ্ছিন্নং প্রতি লক্ষণঃসংযোগ এবহীত্বঃ” (গোতম ও বিধ্বনাথ প্রভৃতি)। দুই চক্ষুর দুই কৃষ্ণসার হইতে দুইটি রশ্মিধারা নির্গত হইয়া তত্ত্বদের অংগতাগ দৃশ্যবস্তুতে গিয়া সম্প্রিলিত হয়। একটি চক্ষু মুদিত করিলে অথবা নষ্ট হইলে অপর চক্ষুর বলবৃক্ষি হয় ও তন্ত্রিগত রশ্মি কিঞ্চিৎ বিশীর্ণ ভাবে প্রসর্পিত হয়।

ব্যাপিতে দেখা যায় নাই। বিশেষতঃ ভূত পদার্থের এমন কোন শক্তি নাই যে, সে তদ্বারা বিনা বিভাগে দূরস্থ বস্তুর সহিত সম্পর্কিত হইতে পারে। যদ্যপি তেজের গ্রুপ শক্তি থাকা কল্পনা কর, কেন না সর্বদাই দেখিতে পাইতেছ যে, ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র দীপগুলি 'প্রভা'রপে দূর প্রদেশে গমন করিতেছে এবং আগন অপেক্ষা অধিক পরিমাণগুরু বস্তুকেও ক্রোড়ীকৃত করিতেছে; তথাপি, তন্মধ্যে একটু স্থৰ্ম দৃষ্টি পরিচালন করা আবশ্যিক। নির্ণয় কর দেখি 'প্রভা' বস্তুটি কি?— 'প্রভা' বস্তুটি আব কিছুই নয়, কেবল কতকগুলি বিরল অবস্থা তৈজস-পরমাণু মাত্র। স্থৰ্ম-তৈজস পরমাণুর ঘনত্বসংযোগ হইলে অপি, আর বিরল ভাব ধারণ করিলে প্রভা; অপি ও প্রভার এইমাত্র প্রভেদ। এখন বিবেচনা কর, যে সকল আগ্নেয়-পরমাণু দীপ শিখা (পুঁজীভূত আগ্নেয়-পরমাণু) হইতে বিশ্রিষ্ট হইয়াছে, পরম্পর বিরলভাবে দূর প্রদেশে চলিয়া গিয়াছে, তাহাদিগের সহিত দীপের বা তাহাদের পরম্পরের সংযোগ আছে কি না; 'নাই' একথা অবশ্য বলিতে হইবে। না বলিলে, "দাহ জন্মায় না কেন?"—ইত্যাদি অনেকবিধ আপত্তি উদ্বিগ্ন হইবে। অতএব দীপের দৃষ্টিস্থলে ইহা ও স্বীকার করিতে হইবে যে, কৃষ্ণসার হইতে যে সকল রশি চলিয়া গিয়াছে, তাহাদিগেরও পরম্পরের সহিত পরম্পরের এবং কৃষ্ণসারের আর সংযোগ নাই। যদ্যপি না বল, ধারার ন্যায় সম্প্রসারণ শক্তি থাকা স্বীকার কর, তাহা হইলেও অভীষ্টসিদ্ধি হইবে না। অপসর্পণ দেখিয়া চক্ষুকে তৈজস কল্পনা করিতেও পারিবে না। যেহেতু, ওরূপ অপসর্পণ শক্তি অন্য পদার্থেরও আছে। গ্রাগ-বায়ু যে অবিচ্ছিন্ন থাকিয়া অর্থাৎ দেহ ত্যাগ না করিয়াও প্রসর্পিত হয়, তাই বলিয়া কি চক্ষুকে বায়বীয় কল্পনা

করিবে ? অতএব চক্ষুরিজ্ঞের ভৌতিকত্ব পক্ষ অতি ছুরুল, আহঙ্কারিক পক্ষই প্রবল ।

ইন্দ্রিয়ের ভৌতিকত্ব পক্ষ যেকোপ সহজ বোধ্য, আহঙ্কারিক পক্ষ দেরোপ নহে । এপক্ষে কিঞ্চিং সূক্ষ্ম দৃষ্টি ও একাগ্রতার আবশ্যক । বিবেচনা কর, যাৰ্বুদ্ধিবৃত্তিৰ মূল অহংভাব । সমস্ত বুদ্ধিবৃত্তিই অহংভাবের পরিগাম । কেন না, এজগতে যত প্রকার বিশেষ বিশেষ জ্ঞান উপস্থিত হইতে দেখা যায়, তত্ত্বাবত্ত্বের সঙ্গে 'আমি' বা 'আমার' এবংপ্রকারের অহংভাব অহুস্ম্যত আছে । যদ্যপি স্থল বিশেষে অনেক সময়ে অহংভাবের জ্ঞাপক 'আমি' বা 'আমার' ইত্যাদি প্রকার শব্দের স্পষ্টত উল্লেখ হয় না ; তথাপি তাহার অভ্যন্তর-মূলে উহা নিহিত আছে সংশয় নাই ।

হিন্দুশাস্ত্রে, 'অ' এই বণ্টিকে সকল বর্ণের বীজ বলিয়া নির্দ্দিষ্ট আছে ; যেহেতু ঐ 'অ' সমুদায় শব্দের অভ্যন্তরে বা মূলে নিহিত আছে । কি প্রকারে ? প্রণিধান কর । কোন বংশীতে ফুৎকার প্রদান করিবা মাত্র তথ্য হইতে প্রথমতঃ একটি অবিকৃত সরল শব্দ সমুদ্ধিত হয় । অনন্তর সেই শব্দ অঙ্গুলিৰ চাপে বিকৃত হইয়া নানা আকার ধারণ করে । সেই সকল বিকৃত শব্দ স-রি-গ-ঘ ইত্যাদি নামে প্রসিদ্ধ । মানববাক্যও এই বাংশিক বিনাদেৰ তুল্য নিয়মাক্রান্ত । প্রাণিদিগেৰ প্রথমতঃ জাঠৰাঘি ও প্রাণ-বায়ুৰ দহযোগে উদ্বোধন কৰন হইতে তত্ত্ববোৱার অভিধাত জন্য একটা অবিকৃত সরল শব্দ উৎপন্ন হইয়া থাকে । সেই বিশুদ্ধ সরল শব্দটিৰ নাম নাদ । এই নাদই ভবিষ্যৎধৰ্মী সমুদায়েৰ বীজ । যতক্ষণ না উহা গলগত্বৰে উপস্থিত হৰ, ততক্ষণ তাহা শ্রবণ-

\* " ন তীজীয়সৰ্বস্যান্তেজস্মঃ ৰহু র্জু স্মৰন্ত্বিষ্টঃ ।" (কণিল সূত্র)

বোগ্য হয় না। (মত বিশেষে নাদের উৎপত্তি স্থান উদ্বৃক্ষণ, মত বিশেষে কষ্টনাল।) সেই নাদ বা খনি-বিশেষ প্রযত্নপ্রেরিত তাপ-সংযুক্ত ঔদর্দৰ্য বায়ুর বলে গলগহৰে অভিধাতিত হইলে পর থে আকার প্রাপ্ত হয় সেটি 'অ'। এই 'অ' পক্ষাং প্রযত্ন অহুসারে কষ্ট ও তালু প্রভৃতির স্বারা বিকৃত হইয়া 'আ' হই 'উ' 'ক' 'খ' প্রভৃতি বর্ণের উৎপত্তি করে, স্ফুতরাং ঐ 'অ'-ই সকল বর্ণের বীজ। 'অ' যেমন সমুদায় বর্ণের বীজ, সেইরূপ, অহংতর্দৰ্য যাবৎ বিশেষ বিশেষ জ্ঞানের বীজ। 'অহং' অর্থাৎ 'আমি' এই জ্ঞান হইতে 'আমার'—'আমাৰ' এই জ্ঞান হইতে 'অমুক' ইত্যাদি। অতএব 'অহং'-জ্ঞান অবিকৃত, আৱ তৎপৰভবিক জ্ঞান সমস্ত ইন্দ্ৰিয় স্বারা বিকৃত এবং সে সকল জ্ঞান অহং-সংযুক্ত ইন্দ্ৰিয়ের বিকার মাত্ৰ। যাবৎ বিশেষ বিশেষ জ্ঞানের উপাদান (মূল কাৱণ) যখন ইন্দ্ৰিয়, তখন অবশ্যই ইন্দ্ৰিয়নিচয় আহঙ্কারিক অর্থাৎ অহংতহের পরিণাম-বিশেষ হইবে। ইন্দ্ৰিয় যদি আহংকারিক নিশ্চয় হইল, তবে তাহাকে অনুভব কৰিতে হইলে বৃক্ষ-স্থলাভিবিক্ত কৰিয়া অনুভব কৰিতে হইবে। কেননা বৃক্ষের অব্যাপ্ত পদাৰ্থ জগতে নাই। আহঙ্কারিক ইন্দ্ৰিয়গণ যে আপন অপেক্ষা বৃহত্তম বস্তুকে ক্রোড়ীকৃত কৰিতে পারে, তাহা কেবল বৃক্ষের স্থানীয় বলিয়াই পারে।

এক্ষণে সাংখ্য মতের আহংকারিক চক্ষু যে প্রণালীতে বস্তু প্রহণ করে, তাহা প্রদর্শিত হইতেছে, মনোবোগ কৰ।—

চাক্ষুরপ্রক্ৰিয়া পক্ষে কপিলের অস্তৱভিপ্রায় কি? তাহা ঠিক বলা যায় না। পরস্ত আচার্যদিগের বিভিন্ন অভিপ্রায় দৃষ্ট হয়। কোন আচার্য শক্তিবাদী,—কেহ বা শক্তি সহকৃত-বৃত্তি বাদী। শক্তিবাদী

আচার্যেরা বলেন, “কুঞ্চসারের এক প্রকার বিষয়-গ্রাহিণী শক্তি আছে,—তাহাই চক্ষুরিজ্ঞির শক্তির বাচ্য । আমরা যাহা দেখি, তাহা দৃশ্যমান বস্তুর প্রতিবিষ্ট মাত্র । কুঞ্চসার যথন স্বীয়-শক্তিতে আপনার স্বচ্ছাংশে বস্তুর প্রতিবিষ্ট গ্রহণ করে, তখনই জ্ঞান হয় ‘ইহা অমুক বস্তু’” । \*

বृত্তিবাদী সম্প্রদায় বলেন, “কুঞ্চসার যদি ইঞ্জিয় না হয়, তবে তাহার শক্তি ও ইঞ্জিয় নহে । বল দেখি শক্তি পদার্থ-টি কি ? স্বতন্ত্র ? কি কাহারও অঙ্গত ? বিচার করিতে গেলে স্পষ্টই প্রতীত হইবে যে শক্তি, রূপ-প্রভৃতির ন্যায় সেই সেই বস্তুর অধীন অর্থাৎ গুণ-পদার্থ । গুণ, কোন ক্রমেই আপনার আশ্রয় তাগ করিয়া অন্যত্র সংগত হয় না স্মৃতরাং শক্তি ও আশ্রয় চুত হইয়া দূরে প্রস্তুত হয় না । বিশেষতঃ দ্রব্য ভিন্ন অন্য কোন পদার্থে ক্রিয়া জন্মে না । ক্রিয়া না জন্মিলেও বস্তুর চলন হয় না । যদি শক্তিক্ষেত্রে ক্রিয়া বা চলন না হয়, তবে সে দূরস্থ-পদার্থের সহিত কিন্তু সংযুক্ত হইবে ? মনে কর, অগ্নির দাহিকা শক্তি আছে, জলের শৈত্য গুণ আছে, পুষ্পের সৌরভ আছে,—কিন্তু দাহিকা শক্তি, শৈত্য গুণ, সৌরভ, ইহারা কি অগ্নি, জল, ও পুষ্প পরিত্যাগ করিয়া যায় ? কথনই না । তবে যে আমরা দূর হইতে তাপ বা শূলিঙ্গ, শৈত্য বা সৌরভ আসিতে দেখি, তাহা কেবল গুণ বা শক্তি নহে, সকলই আপন আপন আশ্রয় দ্রব্যের পরমাণু সহযোগেই আইসে । যদি, অগ্নি পিণ্ড হইতে শূলিঙ্গের ন্যায় কুঞ্চসার হইতে শক্তি ও বিভক্ত হইয়া বিষয় প্রদেশে চলিয়া যাব

\* এই ঘূর্ণটি কপিল মূর্ত্তি হইতে স্পষ্টত উক্তার করা যাব না । তবে যে, কোন কোন আচার্য ঐক্য বলিয়াছেন, বোধ হয় “শক্তিক্ষেত্রে ভেঙ্গিসিক্ষে” — এই শুভ্রটি তাহার বীজ । যাহাই হউক, এই ঘূর্ণটি সাধারণতঃ অচলিত নহে ।

এমত বল, তাহা হইলে আর মনের সহিত ইঙ্গিয়ের বা বিষয়ের সম্পর্ক থাকে না। মনের সহিত সম্বন্ধ ব্যতিরেকে জ্ঞানোৎপত্তি হইতে পারে না। অতএব গোলক বা শক্তি, উভয়ের কেহই ইঙ্গিয় নহে। \*

বৃত্তিবাদী সাংখ্যাচার্য শক্তিবাদীকে এই প্রকার দোষ প্রদান করেন বটে, কিন্তু সেই শক্তিকে যে লিখন প্রদেশে যাইতে হইবে, বোধ হয় তাহাদের একপ অভিপ্রায় নহে। শক্তিবাদীদিগের অভিপ্রায় এইকপ হইতে পারে যে, সে শক্তি চুম্বকের আকর্ষণ শক্তির ন্যায় স্বত্ত্বানে থাকিয়াই কার্য অর্থাৎ বস্ত্র প্রতিবিষ্ট গ্রহণ করে। †

এই মতের চাকুষ জ্ঞানোৎপত্তির প্রক্রিয়া এই রূপ—

মনে কর, একটি বৃক্ষ ও কুঝসার যন্ত্র পরম্পর সম্মুখীন হইয়াছে। মধ্যে শক্তি প্রতিবন্ধক ব্যবধান নাই। এমত হইলে, চুম্বক ও লোহ পরম্পর সম্মুখীন হইবা মাত্র লোহ-শরীরে যেমন এক প্রকার বিষ্টুত অর্থাৎ ক্রিয়াবিশেষ উপস্থিত হয়, অন্তর চুম্বকের আকর্ষণ শক্তি প্রবল বা কার্য্যাল্য থী হইয়া লোহকে স্বাভিমুখে আকর্ষণ করে, তৎপ্রভাবে লোহথুগ আকৃষ্ট হইয়া চুম্বকের সহিত সংগত হয়, এই রূপ, কুঝসার যন্ত্র ও বৃক্ষ উভয়ের সামুখ্য হইবা মাত্র কুঝসার যন্ত্র-টি বিষ্টুত হইয়া প্রতিবিষ্টগ্রাহণী শক্তিকে কার্য্যাল্য করিল এবং তৎক্ষণাৎ বৃক্ষটির প্রতিবিষ্ট আকৃষ্ট হইয়া কুঝসারের স্বচ্ছাংশে গর্ভস্থ ভৌতিক-পদার্থ-বিশেষের বসে ধৃত করিল। সঙ্গে সঙ্গে তদমুগত বুদ্ধি-বৃত্তিও

\* “ ভাগবতার্থাদসূলবং ” “ বিমানি হি স্বলি মহার্য চক্রুন্মুর্ধাদিসমস্তো ন ঘটতে, গুরুবেশ স্বর্পণাদ্যজ্ঞিয়াহৃষ্পদবৈশু ” ( ভাগ )

† “ অথবার্থমতিবিমুক্তিদ্বয়স্মৈবার্থময়কায়কলমিদ্বিধাণা ” ( ভাগ )  
“ প্রতিবিমুক্তিদ্বয়াহিতী অক্ষিবেব ” “ অথক্ষালবত্সাজিভ্যমাদেব তথাল ”  
( বাচস্পতি—তটীকা ) “ জ্ঞানসারার্থযৌঃ স্বামুক্ত্যমপৈচ্ছন্ম । ” [ গাগাভট্ট ]

বৃক্ষাকারে পরিণত হইল । নিকটে আস্থা আছেন, সেই বৃক্ষাকারা বৃক্ষ-বৃত্তি আস্থাচৈতন্যে প্রতিফলিত বা উজ্জ্বলিত হইবা মাত্র জ্ঞান হইল । “এই বৃক্ষ,” বৃক্ষটির প্রতিবিষ্ট যেৱপ হইয়াছিল, জ্ঞানের আকারও ঠিক সেই রূপ হইল । পরিমাণ, রূপ, শাখা, কাণ্ড, পত্র প্রভৃতি সমূদয় বিশেষণ [ভঙ্গী বিশেষ] গুলি যুগপৎ ভান [ছাপ লাগার মতন] হইল । এইরূপে অস্তঃকরণ একবার যে আকারে পরিণত হয়, অস্তঃকরণের তদবধি সেই আকারে পরিণত হইবার এক অস্তুত শক্তি জন্মে । এই শক্তির নাম সংস্কার । এই সংস্কার চিরস্থায়ী অর্থাৎ বত কাল অস্তঃকরণ, তত কাল স্থায়ী । যে কোন প্রকারে হটক, একবার জ্ঞান হইলে [অর্থাৎ অস্তঃকরণে একটা বস্তু ছাপ লাগিলে] তাহার সংস্কার অর্থাৎ অস্তঃকরণের দেই আকারে পুনঃ পরিণত হইবার শক্তি চিরকালই থাকে । যখন যখন সেই সেই সংস্কারের উদ্বোধক উপস্থিত হইবে তখন তখনই অস্তঃকরণ সেই সেই আকার ধারণ করিবে । এই কারণে, বৃক্ষের অভাব হইলেও—চক্ষুঃ নিমীলিত করিলেও—প্রতিবিষ্টের ধৰংস হইলেও—কালাস্তরে বা দেশাস্তরে অবস্থিত হইলেও সেই পূর্ব দৃষ্টি বৃক্ষের স্বরূপটি বা ছায়াটি সংস্কার বলে অস্তঃকরণে পুনৰ্মদিত হইয়া থাকে । ইহারই নাম স্মৃতি বা স্মরণ । এই স্মরণাত্মক জ্ঞানের সহিত প্রথমোৎপন্ন প্রমাজ্ঞানের প্রভেদ এই যে, স্মরণাত্মক জ্ঞান সংস্কার বলে উদ্বিত্ত হয়, আর প্রথমোৎপন্ন প্রমাজ্ঞান সাক্ষাৎ ইক্রিয় দ্বারা সমৃৎপন্ন হয় । যাহা সাক্ষাৎ ইক্রিয় দ্বারা উৎপন্ন হয় তাহা অস্পষ্ট, আর যাহা সংস্কার বলে দৃষ্ট হয়, তাহা অস্পষ্ট, যথা স্বপ্ন দর্শন । শক্তিবাদী সংখ্যাচার্যদিগের দৃষ্টিভিত্তিন এইরূপ ।

বৃত্তিবাদিদিগের মতও এইরূপ বটে, কিন্তু তাহারা দূরস্থ বস্তুর প্রতিবিষ্ট গ্রহণের নিমিত্ত বিস্তৃতান পর্যাপ্ত অস্তঃকরণের গতি স্বীকার করেন। দৃষ্টান্ত দেখান, যেমন কোন পার্থিব বস্তুতে [কাষ্টে বা প্রস্তরে] বিমর্শ উপস্থিত হইলে তদনুগত তেজঃ পদার্থ অগ্নির আকার ধারণ করিয়া দূরে প্রসর্পিত হয়, সেই রূপ, কুঁড়মার যত্ন বিষ্টিত হইবা মাত্র তদনুগত আহক্ষারিক অস্তঃকরণ বৃত্তিগ্রান্ত হয়, অর্থাৎ প্রাণ-বায়ু দেখন আয়ত হইয়া অবিচ্ছিন্নভাবে বহির্গত হয়, তাহার ন্যায়, অস্তঃকরণও বিষ-স্থান পর্যাপ্ত প্রসর্পিত হয়। শক্তিবাদী সাংখ্য অপেক্ষা বৃত্তিবাদীর মত এই টুকু মাত্র অতিরিক্ত, নচেৎ আর সকলই সমান। ফল, অস্তঃকরণের বিষয়াকার প্রাপ্ত হওয়া, আহু-চৈতন্যে উত্তোলিত হওয়া, অনন্তর তাহা আহুতে প্রতিফলিত হওয়া পর্যাপ্ত সমস্ত ব্যাপারকে সাংখ্য শাস্ত্রে প্রমা, প্রমিতি, জ্ঞান, বোধ, ফল, ইত্যাদি নানা নামে ব্যবহার হইয়া থাকে। পরস্ত চাকুৰ প্রমা বা চাকুৰজ্ঞান কথিত বিষ প্রগালী জ্ঞেই সমুৎপন্ন হয়। উক্ত প্রগালীর কোন প্রকার ব্যাপারত বা ব্যতিক্রম ঘটনা হইলে জ্ঞান জ্ঞে না। যদি জ্ঞে, তবে তাহা বিপর্যয় বা ভ্রম জ্ঞান। সেই বিপর্যয় জ্ঞানের নাম শিথ্যা জ্ঞান, ভ্রম, আরোপ, অজ্ঞান ও অবিদ্যা। কপিল ও কপিল মতের আচার্যেরা এই সকল বিষয় বৃত্ত বিস্তার করিয়া বলিয়াছেন, আমরা তদপেক্ষা অনেক সংক্ষেপে বলিলাম। \*

\* “প্রতি: মজ্জন্ধার্থ সর্পিতি” (কপিল) “যথা পার্থিবীপৎস্থান তদনুগতা দৈজস্তীচর্মবৰ্তি যবসৈব তুরত্ব মেজ আহি ভূতীপৎস্থেন তদনুগতাহস্ত্বারা-স্বচ্ছুরিন্দ্ৰিয়াত্মি—” (ভাষ্য) “স্বচ্ছুরাহস্ত্বারকে বৃত্তিপতিষ্ঠ প্রদীপস্থ শিখাত্মকা বাজ্জার্থসংগ্রহ-কৰ্মসূচৈবসৈব তদাজ্ঞারীজ্ঞেজ্ঞনী ভবতি।” (ভাষ্য)

এছলে আরও ছাই চারিটি সিক্ষান্ত বাক্য বলা আবশ্যক হইতেছে ।

তদ্যথা—চাক্ষুষ প্রত্যক্ষে বাহু-আলোকের সাহায্য অপেক্ষা করে এবং বস্তুতে অভিব্যক্ত রূপ ও বৃহস্পতি থাকা আবশ্যক । কাচ প্রভৃতি স্বচ্ছ পদার্থ ভিন্ন অন্য কোন ঘলিন পদার্থ ব্যবধান না থাকা উচিত । বস্তুর সর্বশরীর প্রত্যক্ষের বিমুক্ত নহে, সম্মুখের অর্দ্ধ প্রত্যক্ষের বিষয় । অপরার্দ্ধ অমুমেয় । গোলক ছাইটি হইলেও ইঞ্জিয় একটি । অতি দূরত্ব প্রভৃতি নব বিধি প্রতিবন্ধক না থাকাও আবশ্যক । তদ্যথা—পক্ষী অতি দূরে উঠিলে প্রত্যক্ষ হয় না । লোচনস্থ অঙ্গের বা নাসামূল অতিসামীপ্য বশতঃ প্রত্যক্ষ হয় না । গোলক বা ইঞ্জিয়ের কোন প্রকার ব্যাঘাত জনিলে প্রত্যক্ষ হয় না । বিমনা হইলেও উপলক্ষ্মি হয় না । পরমাণু অতি স্থৰ্য্য বলিয়া দেখা যায় না । সৌরালোকে অভিভূত হয় বলিয়া দিবাতে গ্রহ নক্ষত্রের উপলক্ষ্মি হয় না । স্বজাতীয় বস্তুদ্বয় একত্রিত হইলে, তাহার প্রত্যেকটি লক্ষ্য হয় না । কাঠমধ্যে অগ্নি আছে, দুঃখ মধ্যে দুধি আছে, স্বতও আছে, কিন্তু যাবৎ না তাহা অভিব্যক্ত হয়, তাবৎ প্রত্যক্ষ হইবে না । অতএব অতি-দূরত্ব, অতিসামীপ্য, ও ইঞ্জিয় বা গোলকের অবহতি বা কোন প্রকার বিকার ঘটনা হওয়া, অবনোয়োগ, অতিসূক্ষ্ম, অভিভব, সজাতীয় বস্তুর সম্প্রিণ, অনভিব্যক্ততা,—চাক্ষুষ জ্ঞানের প্রতি এই নববিধি প্রতিবন্ধক আছে \* । এই সকল প্রতিবন্ধক যে কেবল প্রত্যক্ষের নিবৃত্তিজনক এমত নহে, স্থল বিশেষে উহার কোন কোনটি বিপর্যয়েরও জনক হইয়া থাঁকে ।

\* “অনিদৃয়ালোকামায়াহিন্দিয়বিদ্যান্মুচ্চলোচনবর্জ্যানাম ।

শীক্ষ্যাম্বুদ্ধামাত্ সমালাভিষ্ঠারা শ্ব ॥” (ইংরাজী)

এই ক্লপ শাস্ত্রের নানা স্থানে নানা প্রকার চাক্ষুষ জ্ঞানের কথা বর্ণিত আছে। কাচ প্রভৃতি স্বচ্ছ পদার্থ ব্যবধান থাকিলে দেখা যায়, আর মলিন পদার্থ থাকিলে দেখা যায় না, ইহার কারণ কি?—আদর্শে দর্শন কালে বস্তু বিপরীত ক্রমে দৃষ্ট হয় কেন?—নদী তীরস্থ বৃক্ষকে অধঃশির দেখা যায় কেন?—উপরিবৃত্ত চক্র স্থ্যাদির প্রতিবিম্ব জলের উপর ভাসমান না দেখাইয়া মধ্য-নিমগ্ন অর্থাৎ ডুবিয়া থাকার ন্যায় দেখা যায় কেন?—কত দূর, কত সামীক্ষ্য, কত সূক্ষ্ম, কত শুল বস্তুর যথার্থ দর্শন হয়, কোথা হইতেই বা বাতিক্রম আরম্ভ হয়, এই সকল বিষয় নানা শাস্ত্রের নানা স্থানে থাকিলেও তাহা সাজ্জ্যানুগত নহে বিবেচনায় পরিভ্যাগ করা গেল।

### আধ্যাসিকজ্ঞান বা ভ্রম-জ্ঞান।

প্রমা-জ্ঞানের লক্ষণ বলা হইয়াছে। তৎসঙ্গে ভ্রম-জ্ঞানেরও লক্ষণ নির্দেশ করা হইয়াছে, আর তাহা বিস্তার করিবার আবশ্যক নাই। ফল, ভ্রমজ্ঞানের সাধারণ লক্ষণ এই যে, এক প্রকার বস্তুতে অগ্ন প্রকার জ্ঞান হওয়ার নামই ভ্রম। ইহাই অবরুণ থাকিলে যথেষ্ট হইবে। অধ্যাস, আরোপ, অবিবেক-প্রভৃতি ইহার নামাঙ্গ মাত্র।

দর্শনশাস্ত্রে ভ্রমের উৎপত্তি ও নির্বাচন কারণ এবং তাহার অবাঙ্গল প্রভেদ প্রভৃতি যেকোন নির্ণয় হইয়াছে, তাহাই এক্ষণকার বক্ষব্য। সাজ্জ্য এবং বেদান্ত বলেন, ভ্রম-জ্ঞান মিথ্যা হইলেও তাহার কোন না কোন ফল আছে। রঞ্জু-সর্প দেখিলে তদনন্তর ভয় জন্মে, কম্পও জন্মে। পিপাসার্ত ব্যক্তি মৃগত্তক্ষিকায় প্রতারিত হইয়া পানীয় আহরণে ধৰ্মিত হইয়া থাকে। যদ্যপি ভ্রম-মাত্রই মিথ্যা বা অসম্ভুত-অবগাহী, তথাপি তাহার কোর না কোন ফল আছে কিন্তু

তাহা সর্বজ্ঞ সমান নহে । ভিন্ন ভিন্ন অবের ভিন্ন ফল ও প্রত্যাবৃত্তি হয় । সেই ফলভেদদৃষ্টে ভ্রম-জ্ঞানেরও শ্রেণী ভেদ করনা করা যায় । প্রথমতঃ সোপাধিক ও নিরূপাধিক ভেদে দ্রুই প্রকার । অনন্তর উক্ত উভয় বিধের মধ্য হইতে সম্বাদী, বিসম্বাদী, আহার্য ও উপাধিক-আহার্য, এই চারি প্রক্তৃত জাতি করনা করা হইয়া থাকে ।

সোপাধিক ভ্রম—যদি দ্রুই বা ততোধিক বস্ত পরম্পর সন্নিহিত থাকে, আর সেই সন্নিধান বশতঃ এক বস্তর গুণ বা কোন প্রকার ধর্ম অন্তবস্তুতে মিথ্যা বা সত্য ভাবে সংক্রান্ত হয়, তাহা হইলে, যাহার গুণ অন্যত্র সংক্রান্ত হইতেছে, তাহাকে ‘উপাধি,’ আর যাহাতে সংক্রান্ত হইতেছে তাহাকে ‘উপহিত’ সংজ্ঞা দেওয়া হয় । যে স্থলে উক্ত প্রকার উপাধির সংসর্গ বশতঃ একপ্রকার স্বত্ত্বাবাপন্ন বস্ত অন্যপ্রকারে পরিদৃষ্ট হয়, সে স্থলে সোপাধিক ভ্রম । ক্ষটিক স্বত্ত্বাবতঃ স্বচ্ছ ও শুভ্রবর্ণ; কিন্তু কখন কৃত্তন কোন রঞ্জক পদার্থের সন্নিধান বশতঃ উহা পীত বা লোহিত বলিয়া প্রতীত হইয়া থাকে । সেই প্রতীতি [ক্ষটিক রঞ্জবর্ণ এই রূপ প্রতীতি] ভ্রম । তত্ত্ব উপাধি (রঞ্জক বস্ত) তৎকালে প্রত্যক্ষ গোচর হউক বা না হউক, “রঞ্জবর্ণ-ক্ষটিক” এই জ্ঞান ভ্রম এবং তাহাই সোপাধিক-ভ্রম ।

নিরূপাধিক ভ্রম—যে স্থলে উক্ত কোন প্রকার উপাধির সন্নিধান নাই, অথচ অন্যথা জ্ঞান [বস্তর স্বরূপ এক প্রকার—জ্ঞান হয় অন্য প্রকার] হয়, সে স্থলে নিরূপাধিক ভ্রম । যথা, নীল-আকাশ; বস্ততঃ আকাশের কোন বর্ণ নাই, অথচ নিরুদ্ধ-অবস্থাতেও আকাশ যেন প্রগাঢ় নীলবর্ণ বলিয়া বোধ হয় । অতএব আকাশে নীলিমা জ্ঞান ভ্রম এবং তাহা নিরূপাধিক-ভ্রম ।

সম্বাদী ও বিসম্বাদী অম—অম-প্রবৃত্তি ব্যক্তি, অভীষ্ট লাভে বঞ্চিত হয় ইহা স্থির সিদ্ধান্ত। কিন্তু কখন কখন কাকতালীয় ন্যায়ে অম জ্ঞান নকল হইয়াও থাকে। যে স্থলে অম-জ্ঞানে ফল লাভ হয়, সেস্থলে তাদৃশ ভূমের নাম সম্বাদী ভূম। আর যে স্থলে ফললাভে বঞ্চিত হওয়া যায়, সেস্থলের তাদৃশ ভূম বিসম্বাদী। এই বিসম্বাদী ভূমই প্রায়—সম্বাদী ভূম কদাচিৎ দৃষ্ট হয়।

মনে কর, কোন এক বাক্তির দূর হইতে বাস্পেতে ধূম অম জন্মিয়াছে। অনন্তর সেই ভ্রান্ত-বাক্তি তৎপ্রদেশে অগ্নির অস্তিত্ব অহুমান করিয়া, অগ্নি-আহ্রণার্থে উপস্থিত হইল এবং দৈবাং তথায় অগ্নি প্রাপ্ত হইল। এমত স্থলে, ঐ ভ্রান্তব্যক্তির ধূম-অম সম্বাদী হইয়াছে। যদি সে অগ্নি প্রাপ্ত না হইত, তাহা হইলে তাহার সেই ধূম ভূম বিসম্বাদী হইত।

আহার্য ও উপাধিক-আহার্য ভূম—যত্ন পূর্বক এক প্রকার বস্তুতে অন্য প্রকার জ্ঞান সম্পাদন করার নাম আহার্য ভূম। যথা, যত্নপিণ্ডে দেবতা বুদ্ধি [দেব দেবীর প্রতিমায় দেবতা বুদ্ধি সম্পাদন করিয়া পৃজ্ঞ করা] এবং রেখাতে অক্ষর বুদ্ধি। এই আহার্য-ভূমের জঠরে ভারতবর্ষীয় ধর্মশাস্ত্রের জন্ম। সাংখ্য শাস্ত্রের উপাসনা কাণ্ডও ইহার অধীন।

উক্ত লক্ষণাক্রম আহার্য-ভূম যদি কোন উপাধি অবলম্বন করিয়া সম্পাদিত হয়, তবে তাহাকে উপাধিক-আহার্য বলে। যথা, চক্র এক, কিন্তু অঙ্গুলি দ্বারা নেত্র-প্রাণ চাপিয়া দেখিলে, চক্র দ্রুই বা তত্ত্বাধিক দেখা যায়। আকাশে শেষ নাই, অথচ বিদ্যা-বলে [ঐভুজালিক] তৎক্ষণাত সবিহ্যাত স্তম্ভিত্তু দর্শন হইল। ক্ষুদ্রতম

অক্ষর বা বৃহত্তম পর্বতকে কাচ-বিশেষের সংসর্গে বৃহত্তম বা ক্ষুদ্রতম আকারে অবলোকন করা, ইত্যাদি নানা প্রকার উপাধিক আহার্যের উদ্বাহরণ স্থল আছে। কি ঐন্দ্রিয়ক জ্ঞান, কি বৌক্তিক জ্ঞান, কি উপদেশিক জ্ঞান,—সর্ব প্রকার জ্ঞানের অন্তরালে উক্ত প্রকার শত শত ভূম লুকায়িত আছে। জ্ঞানবত্তের নিরুত্তি না হইলে প্রকৃত মঙ্গলের আশা করা যাইতে পারে না ।

ভূমোৎপত্তির কারণ ও তাহার নিরুত্তির উপায় ।

ভূমোৎপত্তির কারণ প্রধানতঃ তিনটি । দোষ, সম্প্রয়োগ ও সংক্ষার বা স্মরণ ।

দোষ—দোষ নানা প্রকার। নিমিত্তগত দোষ, কালগত দোষ ও দেশগত দোষ। নিমিত্তগত দোষ এই যে, যে ইন্দ্রিয় যে প্রত্যক্ষের জনক, সেই ইন্দ্রিয় কোন প্রকার ছষ্টপদার্থে কল্পিত থাকা। চাকুৰ-প্রত্যক্ষের জনক চক্ষঃ, সেই চক্ষঃ যদি পিত্ত দোষে বিকৃত হয়, তবে অতিথেত বস্ত্র ও হরিজনাবর্ণ দেখায়। সক্ষ্যাদি কালের মন্দাক্ষকার প্রভৃতি কাল দোষ। অতিদূরত অতিসামিপ্য প্রভৃতি, দেশগত দোষ ।

সম্প্রয়োগ,—সম্প্রয়োগ শব্দের অর্থ এস্তলে এইরূপ বুঝিতে হইবে যে; যে বস্তুতে ভূম জষ্ঠে, সেই বস্তুর সর্বাংশ স্ফুর্তি না হওয়া, অর্থাৎ কোন এক সামান্যাংশ মাত্রের প্রকাশ পাওয়া ।

সংক্ষার,—সংক্ষার শব্দে এখানে সদৃশ বস্তুর স্মরণ বুঝিতে হইবে। কোন কোন মতে সংক্ষারের পরিবর্ত্তে সাদৃশ্যকেই ভূমোৎপত্তির প্রধান কারণ বলিয়া বর্ণনা আছে। তাহাদের অভিপ্রায় এই যে, বস্তুর কোন এক অংশে সাদৃশ্য না থাকিলে ভূম জন্মিতে পারে না ।

রজুতে সর্গ ভূমই জন্মে, ব্যাজ ভূম জন্মে না ; অতএব কোন প্রকার সামৃদ্ধ্যবান् বস্তুতেই দোষ বা সম্প্রয়োগ উপস্থিত হইলে ভূম জন্মে ।

মনে কর, যেন একস্থানে কতকগুলি লোক উপবিষ্ট আছে । ত-নথি হইতে হটাই একব্যক্তি 'ঐ রোপা' বলিয়া ধাবিত হইল । অন্যান্য ব্যক্তিরা দেখিল, সে যাহার জন্ম দোড়িয়াছে তাহা কৃপা নহে, তাহা শুক্তিখণ্ড । ভূমিক্ষণ তৎপ্রদেশে গিয়া দেখিল, সে যাহাকে রোপা ভাবিয়াছিল তাহা রোপা নহে তাহা শুক্তিখণ্ড । এহলের ভূমিক্ষণ যে শুক্তিতে রজত জ্ঞান হইয়াছে, ইহাকে দৃষ্টান্ত রাখিয়া ভূম-জ্ঞানের কার্য-কারণ ভাব পরিষ্কার করিয়া লও । যথা—যৎকালে পুরোবর্তী শুক্তিতে 'ঐ রজত' ইত্যাকার জ্ঞান উপস্থিত হৰ, তখন তাহার ঐ সমুদ্দিত জ্ঞান একেবারে হয় নাই । চক্রঃসংযোগের অনন্তর 'ঐ' এই অংশের দ্বারা পুরোবর্তী শুক্তিই পরিগৃহীত হইয়াছিল, তৎপ্রাবৰ্ত্তে 'ঐ' ইত্যাকার জ্ঞান ও তথোধক বাক্য নির্গত হইয়াছিল । কিন্তু কোন প্রকার দোষ বশতঃ সম্প্রয়োগ হওয়াতে অর্থাৎ শুক্তির সর্বাংশ প্রকাশ না হওয়াতে প্রথমে তাহা শুক্তি বলিয়া জ্ঞান হয় নাই । পরস্ত চাকচিক্য মাত্র তান হওয়াতেই ঐ কথা বাহির হইয়াছিল । তন্মিবস্তু অন্য এক চাকচিক্যবান् বস্তু অর্থাৎ চিরাভ্যন্ত রজতের স্বরণ হইয়াছিল । সেই স্বরণাত্মক জ্ঞান তৎকালে 'পৃথক্কল্পে' দণ্ডায়মান না হইয়া, 'ঐ' 'ইত্যাকার সমূঘ জ্ঞানের সহিত মিলিয়া গিয়া 'ঐ—রজত' ইত্যাকারে পরিগত হইয়াছিল । সেই স্বরণাত্মক জ্ঞান 'ঐ' ইত্যাকার সমূঘ জ্ঞানের সহিত মিলিত হইবার কারণ এই যে, জ্ঞান মাত্রেই বস্তুর সমস্ত বিশেষ অবগাহন করিয়া পরিশেষে বিশেষে পর্যবসিত না হইয়া থাকিতে পারে না । শুক্তি-রজত, এহলেও

ଜ୍ଞାନ, ଚାକ୍ରଚିକିକ୍ଷପ ବିଶେଷଣ ଅବଗାହନ କରିଯା ତ୍ରେକାଳେ ପ୍ରକ୍ରିତ ବିଶେଷ ଆସୁତ ଥାକାତେଇ ଅନ୍ୟ ଏକ କର୍ତ୍ତିତ ବିଶେଷ୍ୟ ଗିରା ପର୍ଯ୍ୟବସନ୍ଧ ହିୟାଛିଲ । ଏକ ବଞ୍ଚର ବିଶେଷଣ ଅର୍ଥାଂ ଆକାର ପ୍ରକାର ସଦି ଅନ୍ୟ ବଞ୍ଚତେ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ, ତବେ ସେଇ ଦେଖା ଯିଥ୍ୟା ଶୁତରାଂ ଶ୍ରୀକୃପ ଅଧିକରଣେ ରଜତାକାର ଜ୍ଞାନର ଯିଥ୍ୟା । ଆହାର୍ୟଭ୍ରମ ବ୍ୟତିରେକେ, ମକଳ ଭ୍ରମେରାଇ ପ୍ରଗାଳୀ ଏଇକ୍ରପ । ଏଇ ପ୍ରଗାଳୀ ଅଭୁସାରେ ସର୍ବତ୍ରାଇ ଏକ ପ୍ରକାର ସ୍ଵଭାବାପନ୍ନ ବଞ୍ଚ ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାରେ ପରିଦୃଷ୍ଟ ହିୟା ଥାକେ । ଏତାମୁଣ୍ଡ ଭ୍ରମେର ବିନାଶୋପାର କେବଳ ତାହାର ଆଲୟମ ପଦାର୍ଥର ସାଙ୍କାଳକାର କରା । ଯାବଂ ନା ତାହାର ଆଲୟନୁତ୍ତ ସାଙ୍କାଳକାର ହୟ ଅର୍ଥାଂ ସେ ବଞ୍ଚତେ ଭ୍ରମ ଜମେ ସେଇ ବଞ୍ଚର ସର୍ବାଂଶ ପ୍ରକାଶ ନା ହୁଏ, ତାବଂ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାହାର ବାଧ (ବିଳା) ହୁଏ ନା । ସାଂଖ୍ୟମତେ ଏଇକ୍ରପ ଭ୍ରମ-ପ୍ରଗାଳୀର ନାମ ଅନ୍ୟଥା-ସ୍ଥାନି । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦାର୍ଶନିକଦିଗେର ଭ୍ରମ ପ୍ରଗାଳୀ ଅନ୍ୟବିଧ । ଶକ୍ତରାଚାର୍ଯ୍ୟ ବଲେନ, ଭୂରୋଂ-ପତ୍ରିର ପ୍ରଧାନ କାରଣ ଅଜ୍ଞାନ । ଅଜ୍ଞାନ ଯେ କି ପଦାର୍ଥ ?—ତାହା ନିର୍କାରଣ କରିଯା ବଲା ଥାଏ ନା । ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବଲା ଥାଇତେ ପାରେ ଯେ ତାହା ଅନିର୍ବିଚନ୍ନୀର ଏବଂ ଦୋଷ-ହାନୀର । ଦୋଷ-ଯୁକ୍ତ ଅଜ୍ଞାନେର ସ୍ଵଭାବ ଏହି ଯେ, କୋଣ ବଞ୍ଚର ସର୍ବାଂଶ ବା କିମ୍ବଦଂଶ ସଦି କୋଣ ପତିକେ ଏକବାର ତାହାର ଅଧିକାର ଭୁଲ ହୁଏ, ତବେ ସେ, ସେଇ ବଞ୍ଚତେ ତୃତୀୟ ଅପର ଏକ ବିପରୀତ ବଞ୍ଚ ଉତ୍ପାଦିନ କରିବେ ଅର୍ଥାଂ ଦେଖାଇବେ । ପୁରୋବର୍ତ୍ତୀ ଶ୍ରୀକୃପ କିମ୍ବଦଂଶ ଅଜ୍ଞାନେର ବିସର ହିୟାତେଇ ମେ ତାହାତେ ଏକ ଯିଥ୍ୟା-ରଙ୍ଗତେର ଶଟ୍ଟ କରିଯାଛିଲ । କେବଳ ଅଜ୍ଞାନେରାଇ ଯେ ଏଇକ୍ରପ ସ୍ଵଭାବ ଏମତି ନହେ; ଦୋଷ-ଯୁକ୍ତ ବଞ୍ଚ ମାତ୍ରାଟି ବିପରୀତ ଶଟ୍ଟିକାଳୀ । ବେତ ବୀଜ ଅପିହୁଟ ହିୟିଲେ ବେତ୍ରାକୁରେର ଉତ୍ପତ୍ତି ନା କରିଯା, କମଳୀ ବୁକ୍ରେର ଉତ୍ପତ୍ତି କରେ । ମନ୍ଦିକାମଳ, ବିଶିଷ୍ଟଦିକାରେର ସଙ୍ଗେ 'ପୁରିନା' ଶାକେର

ହୁଟି କରେ । ଏଇକାପେ ଶଳାଭୁର ହୁଟି ହିସାହେ ଏବଂ କତ ଶତ ନୂତନ ବସ୍ତୁର ହୁଟି ହିସାହେ, ହିସାହେ ଏବଂ ହିସାହେ, ତାହା ବଲିଯା ଶେବ କରା ଯାଇ ନା ।

ମୀମାଂସକେରା ବଲେନ, ଜାନ ମାତ୍ରେଇ ମତ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସରସ୍ତ ବିସରକ । ଜଗତେ ମିଥ୍ୟା ଜାନ ନାହିଁ, ମିଥ୍ୟା ବନ୍ଦୁ ନାହିଁ । ତରେ ସେ ଉତ୍କି ସ୍ଵର୍ଗପ ଅର୍ଥିତାନେ ମିଥ୍ୟା ରଜତ ଦୃଷ୍ଟି ହୁଁ, ତାହା ବାଲ-ପ୍ରବାଦ ନାହିଁ । ତେବେଳେ ଉତ୍କିତେ ଉତ୍କି ଜାନଇ ହିସାହିଲ, ରଜତାକାର ଜାନ ରଜତେଇ ହିସାହିଲ । ଦୋଷ ବ୍ୟତଃ ସମ୍ପ୍ରଯୋଗ ହିସାତେଇ ଜାନଦୟର ପାର୍ଥକ୍ୟ ଜସ୍ତେ ନାହିଁ, ଏହି ନାତ୍ର ପ୍ରଭେଦ । ଜାନଦୟର ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅନୁଭବ ନା ହିସାର ନାହିଁ ଭୟ, ଏତଭିନ୍ନ ମିଥ୍ୟାବନ୍ଦୁ-ଅବଗାତୀ ମିଥ୍ୟା ଜାନାୟକ ଭୟ ଏ ଜଗତେ ନାହିଁ ।

ଯାହାଇ ହଟୁକ, ଉତ୍କ-ବିଧ ଅଧ୍ୟାସେର ମଧ୍ୟେ ଆରା ଶୁଭ୍ରତା ଆହେ । ତତ୍ତ୍ଵାବ୍ୟ ବିଜ୍ଞାର କରିତେ ଗେଲେ ଅନ୍ତାବ ବାହଲ୍ୟ ହର ଏବଂ ସାଂଦ୍ୟ ଅଧି-କାରେର ବାହିରେ ଯାଇତେ ହର । ସନ୍ଦ୍ୟପି ତାହା ଆମାଦେର ଇଷ୍ଟ ନହେ, ତଥାପି ଆର ଏକଟୁ ନା ବଲିଲେ ପ୍ରମୋଜନ ସିଙ୍କ ହୁଁ ନା ଶୁଭ୍ରତାଃ ତାହାର କିରନ୍ଦିଳ ବଲିତେ ହିସି ।

ଅଧ୍ୟାସେର ଆର ଛୁଇଟି ଶୁଭ୍ରି ଆହେ । ଏକଟାର ନାମ ତାଦାୟାଧ୍ୟାସ, ଅପରତୀର ନାମ ସଂସର୍ଗାଧ୍ୟାସ । ଏକୌତୁତ ଅଧ୍ୟାସକେ ତାଦାୟାଧ୍ୟାସ, ଆର ସବ୍ରକ ଆତ୍ମେର ଅଧ୍ୟାସକେ ସଂସର୍ଗାଧ୍ୟାସ ବଲା ଯାଇ । ଲୌହ ଓ ଅଗ୍ନି ଏକୌତୁତ ହିସେ ଲୌହତେ ସେ ଅଗ୍ନିର ଅଧ୍ୟାସ ଜୟେ, ତାହା ତାଦାୟାଧ୍ୟାସ । କୋନ ଏକାଇ ସମ୍ମାନ ଉପହିତ ହିସେ ସେ ଜୀବ “ଆମି ଗୋଟାମ—ଆମି ବରିଜାମ” ବଲିଯା ଅଭିଭୂତ ହର, ତାହା ତାଦାୟାଧ୍ୟାସେର ଫଳ । “ଆମାର ଶୁଭ୍ର” “ଆମାର କଣ୍ଠ” “ଇତ୍ୟାଦିହିଲେ

প্রত্যে ও কলতে বাস্তবিক আশ্চর্য না থাকিলেও আশ্চর্য-সহজ অধ্যাস করা হয় স্থুতরাঙ তাহা সংসর্গাধ্যাসের ফল । এত প্রকার অধ্যাস উক্ত হইল, সর্বপ্রকার অধ্যাসই বাহ্যপদার্থের স্থায় অধ্যায়-পদার্থে বর্তমান আছে । কখন আমরা ইত্ত্বিয়ের সহিত একীভূত হইয়া ‘আমি’ হইতেছি । যথা আমি কাণ্ড, আমি খুঁজ ইত্যাদি । কখন কা দেহের উপর আশ্চর্য স্থাপন করিয়া ‘আমি’ হইতেছি । যথা আমি কৃষ্ণ, আমি শূল ইত্যাদি । কিন্তু প্রকৃত আমি কি প্রকার?—তাহা আমরা অবগত নহি । যদি অবগত ধাক্কিতাম—তাহা হইলে ‘আমি’-ব্যবহার আজীবন এককল্পেই চলিত ; কিন্তু তাহা চলে না । আমরা একবার যাহাকে লক্ষ্য করিয়া “আমি” বলিতেছি, অন্যবার তাহাকেই আবার “আমার” বলিতেছি । প্রকৃত ‘আমি’ স্থির ধাক্কিলে একপ ষটনা কখনই হইত না, দুঃখেরও সাথে হইত । বিবেচনা করিয়া দেখ—যদি কোন ইত্ত্বিয়কে আমি বলিয়া স্থির সিদ্ধান্ত থাকে, তাহা হইলে শরীরের দোষাদোষে “আমি” শিষ্ট হইব কেন? অতএব যাহা প্রকৃত আমি, তাহার সহিত ‘আমি’-ভিন্ন অবশ্য অন্য কোন বস্তুর অধ্যাস আছে স্বীকার করিতে হইবে । সেই অধ্যাস কখন একীভূত হইয়া প্রকাশ পাইতেছে, কখন কা সরু মাত্র প্রকাশ করিতেছে । এই কল্পে বাহ্য জগতে ও আত্ম-রাজ্যে কথিতবিধ অধ্যাস ধারাবাহীক্ষে চলিতেছে । পরম্পরার বিশেষ উপায়ত হইলে কখন কখন বাহ্য অধ্যাস নিবৃত্ত হইতে দেখা যায় । কিন্তু অধ্যায়িক অধ্যাস নিবৃত্ত হইতে দেখা গেল না ।

অধ্যাস কা ক্ষমনিবৃত্তির উপায় কি? কল্পিত প্রভৃতি ধর্মাদলেন, অমনিবৃত্তির উপায় কেবল অধিকরণের প্রকল্প স্বরূপ স্বীকৃত করা ।

যে অধিষ্ঠাত্রে অম হয়, তাহার ব্যার্থ ক্রপ প্রকাশ পাইলেই তামগত অম নিযুক্তি হয়। অধিষ্ঠানের স্বক্রপ সাক্ষাৎকার হইবার উপায় কেবল বিশেষ দর্শন। ‘বিশেষদর্শন’ শব্দের অর্থ স্বল্পবিশেষে ভিন্ন ভিন্ন। কোথাও বা বারংবার দর্শন—কোথাও বা উপযুক্ত পরীক্ষাপ্রয়োগ। যাহার দ্বারা দোষ ও সম্প্রয়োগ হইতে উত্তীর্ণ হওয়া যাব তাহারই নাম পরীক্ষা। তাদৃশ পরীক্ষার প্রয়োগ ক্রিয়ে দোষাদি হইতে সমৃজ্ঞ হওয়া যাব ইহা হিসেক্ষান্ত। দোষাদি হইতে উত্তীর্ণ হইলাম কি না?—তাহার আর পরীক্ষা করিতে হয় না; কেন না, ব্যার্থজ্ঞান উপস্থিত হইলে সেই জানই দোষাদি হইতে উত্তীর্ণ হওয়ার সাক্ষ্য অদান করে এবং অবিচলিত বিশ্বাস জন্মাইয়া আস্তাকে পরিচৃণ করে। অপিচ, অধ্যাস নিযুক্তি ঘটিত আরও শুক্তি কতক নিয়ম দৃষ্ট হয়; যথা—অপরোক্ষ অর্থাৎ ঐতিয়ক অম, যুক্তি বা উপদেশ দ্বারা নিযুক্ত হয় না। সাক্ষাৎকার্ণন অমে, বস্তুর সাক্ষাৎকার হওয়াই আবশ্যক। দিগ্ভ্রান্ত ব্যক্তিকে শত শত উপদেশ ও শত শত যুক্তি প্রদর্শন করিলেও তাহার দিগ্ভ্রান্তি নিযুক্তি হয় না। যনে কর, কোন এক নৃতন হানে গিয়া কোন এক ব্যক্তিক পূর্বদিকে পশ্চিম দিকে বলিয়া অম অন্ধি-রাছে। সে জানে বে পূর্ব দিক হইতেই স্বর্য উদিত হন, তথাপি, স্বর্যকে যে দিকে উদিত হইতে দেখিতেছে সেই দিকই তাহার পশ্চিম বলিয়া বোধ হইতেছে। এমন হলে ‘স্বর্য পশ্চিমে উদিত হন না,’ এই যুক্তি কোন কার্যকারী হয় না। যাবৎ না সেইদিক তাহার সম্মুখে সাক্ষাৎ উপলব্ধ হয়, তাবৎ তাহার সেই অম অপগত হয় না। এই ক্রপ, উপদেশিকজ্ঞের অম থাকিলে কদাচিত তাহা যুক্তিদ্বারা বাধিত হইতে পারে, কিন্তু যুক্তিতে যে অম থাকে তাহা সাক্ষাৎকার ব্যতীত

উপদেশ দ্বারা বাধিত হয় না। এতাবতা ইহাই নির্ণীত হইতেছে যে, সাক্ষাৎকার ঘটিত পরীক্ষা সর্বজাতীয় ভবের বিধাতক। আমাদের আধ্যাত্মিক-ভ্রম অনেক আছে, তত্ত্ববৎ উপরোক্ত প্রণালীতেই জন্মিবা আছে। সেই সকল ভ্রমনিরুত্তির জন্য, সাংখ্য শাস্ত্রে এবং শাস্ত্রান্তরে প্রবণ, মনন ও নিদিধ্যাসন নামক বিশেষ দর্শনের উপদেশ করা হই-  
যাচ্ছে। কেন না, অনাদিকালের আধ্যাত্মিক-ভ্রম নিরুত্ত করিতে হইলে সাক্ষাৎকার, যুক্তি ও উপদেশ, এই তিনি জাতীয় পরীক্ষারই আবশ্যক হইতে পারে। একটি দ্বারা উক্ত বিধ আধ্যাত্মিক ভ্রম নিরুত্ত হইবার সম্ভাবনা নাই। অবণ ও মনন, এই দ্বইটি যুক্তি ও উপদেশ জাতীয়, নিদিধ্যাসন-টি প্রত্যক্ষ জাতীয়। “প্রত্যক্ষ জাতীয়” এই কথায় ভাস্তু-জীব মাত্রে আস্তার প্রত্যক্ষ বিষয়ে সংশয় করিবেন। সে সংশয় উচ্ছেদ করা বাকেয়ের বা শাস্ত্রের সাধ্যায়ত্ব নহে। তাহাতে সংশয়িত ব্যক্তির যোগ বল থাকা আবশ্যক। ফল, চক্ষুরাদি বাহে-  
ক্ষিয় দ্বারা আস্তার প্রত্যক্ষ হয় না বটে, কিন্তু সাংখ্যদর্শনের মতে আস্তা মানস-প্রত্যক্ষের বিষয়। সাধ্যকার বলেন, কোন কোন বস্তু কেবলমাত্র মনের দ্বারাই পরিগঠিত হইয়া থাকে। সংস্কৃতশাস্ত্রে চাকুব-  
জ্ঞান-ঘটিত বিচার এতদপেক্ষা বিস্তৃত থাকিলেও আমরা এই  
স্থানে শেষ করিলাম।\*

## ଅବଶେଷିତ ଓ ଅବଗଜାନ ।

চক্রঃ কেবল ক্লিপেডেই সংস্কৃত, শুভরাং চক্রুৰা ক্লিপ বা ক্লিপ-বিশিষ্ট পদার্থেরই এই হয়, শব্দ-শৰ্পাদির এই হয় না। শব্দাদি

“नियतकारकात्मकत्वात्मकत्वात्मकत्वा” “त्रिलोकी इपि नियतकारकात्मक, दिक्ष-  
मूढवदपरीक्षाहृते” एই कापिल शूद्र वर्णव वर्ष एवं अन्यान्य आचार्यादिमेत्र  
मत लहिरा अद्याग नियुक्तिर उत्तम शृङ्ग वार्ष्ण उनि नरकगित रहेत् ।

জামের নিমিত্ত আৰ জারিটি ইতিব বৰ্তমান আছে, কথথে শব্দ-গ্ৰহণ-  
কাৰী প্ৰবন্ধেজ্ঞানেৰ বিষয় অগ্ৰে বৰ্ণন কৰা যাউক—

চক্ৰবিজ্ঞানেৰ ন্যায় প্ৰবন্ধেজ্ঞানও অভ্যন্তৰে অগোচৰ বস্তু।  
কেবল অসুবিত্তি থারাই উহার উপলক্ষ ই অজিত্ৰ সিদ্ধি হয়। উহার  
আপোৱা কৰ্ণালঃপ্ৰদেশ। শব্দ-গ্ল-গৃহৰেৰ ইচনা পৰিপাটী বেক্ষণ,  
প্ৰবন্ধজ্ঞেৰ ইচনাপৰিপাটীও আৰ সেই রূপ। কৰ্ণেৰ অস্তৱাল প্ৰদেশেৰ  
যে স্থলে বক্র ও আবৰ্ণবৃক্ষ ছিজেৰ সমাপ্তি হইয়াছে, সেই স্থলে এক  
ছিত্ৰিশাপক-গুণবৃক্ষ সূজু মায়-মতল [সূজু সূজু প্ৰৈহিক শিৱাগ্ৰহি]  
আছে। এক খণ্ড সূচীৰ স্বক্ উহাকে আবৱণ কৱিয়া আছে। ঐ  
আবৱক স্বক্ খণ্ডৰ নাম শুলুলি। এই শুলুলিহামে যে অৰকাশ  
(কাক) আছে, তাহাৰ নাম শ্ৰোতাকাশ। ইহাই ন্যায় মতেৰ প্ৰবন্ধে-  
জ্ঞান, কিন্তু সাংখ্য মতে উহা প্ৰবন্ধেজ্ঞানেৰ গোলক। প্ৰবন্ধেজ্ঞান ঐ  
শুলুলিহামে অধিষ্ঠিত থাকিয়া কাৰ্য সাধন কৱিতেছে। সাংখ্যমতে  
চক্ৰবিজ্ঞানেৰ ন্যায় প্ৰবন্ধেজ্ঞানও আইকারিক \*। প্ৰবন্ধেজ্ঞানেৰ শব্দ  
গ্ৰহণ প্ৰণালী কি রূপ?—সাংখ্যাচাৰ্যেৰা তাহা কিছু বিশেষ কৱিয়া  
কৰেন নাই। শান্তাস্তৰে বেক্ষণ বৰ্ণনা আছে, তাহাকে নিবাগ  
কৰেন নাই। ইহাতে অসুবিত্তি হয় যে, শান্তাস্তৰোক্ত প্ৰণালীই  
সাংখ্যকাৰেৰ অক্ষিযত +। শান্তাস্তৰে বিবিধ প্ৰণালীৰ বৰ্ণনা

\* “ শব্দ-গ্ৰহণকাৰীজ্ঞানৰ কাৰ্য শীৰ্ষক ” এই বাক্য থাকা ন্যায় কতে প্ৰব-  
ন্ধেজ্ঞান তোতিক হইতেছে, আৰ “ সামিক্ষণিকাদৃশ-স্বত্বকৰ্তৃ ” এই বাক্য থাকা  
সাংখ্যকাৰ উহাকে আইকারিক বলিতেছেন। চক্ৰবিজ্ঞানেৰ আইকারিকতা যে  
প্ৰকাৰে অসুবিত্ত কৱিত হইয়াছে—প্ৰবন্ধেজ্ঞানেৰ আইকারিকতাৰ সেই একাবে  
কোথাগৰা কৱিতে হইয়ে—

+ “ শান্তাস্তৰোক্ত প্ৰণালীৰ বিবিধ প্ৰণালীৰ কৰাৰ কৰাৰ ” কোৱা

আছে। তাখে একপ্রকার অগালী বীচিত্তর-ন্যায়াচ্ছারিণী—অপর অগালী কদম্বগোলক-ন্যায়াচ্ছারিণী। বীচিত্তর-ন্যায়াচ্ছারিণী ষথা,—

কোন এক স্থিরজল-অলাশের মধ্যে, কোন প্রকার অভিধাত উপস্থিত করিলে, তঙ্গন্য, তত্ত্বজলে একপ্রকার বেগের উৎপত্তি হয়। ক্রমে, সেই বেগ হইতে বেগাস্তর—ও তরঙ্গ হইতে তরঙ্গাস্তর জমিতে জমিতে, বীচি অর্ধাং কূজ তরঙ্গ বা লহরীর আকার প্রাপ্ত হয়। ক্রমে অতি কূজ, ক্রমে বিলম্ব। যদি মধ্যে কোথাও বেগ নিরোধক বস্ত [কুল বা অন্য কোন প্রকার] থাকে। তবে তাহা সেই স্থানেই সঁষ্ট হয়, নচেৎ তাহা দূরে গিয়া বিলম্ব হয়। এই বেগের দৃষ্টান্ত, তেমনি বাহু পরিব্যাপ্ত অনন্ত আকাশের যে কোন স্থানে হউক না কেবল, কোন প্রকার অভিধাত (এক বস্ততে অন্য এক বস্তর আঘাত অর্ধাং বেগ পূর্বক সংযোগ) উপস্থিত হইলে, তত্ত্ব বায়ুতে এক প্রকার বেগ অয্যে। কি বেগ কি করে? না আঘাত স্থানটিকে বেষ্টন করিয়া তত্ত্ব বায়ুকে তরঙ্গাস্তিত করে। আঘাত কালে বেগের বায়ুতে বেগ জমিয়াছিল, তেমনি আকাশে খনি [খক] জমিয়াছিল। সেই খনি ক্রি তরঙ্গাস্তান বায়ুতে আঘোষণ করিয়া ক্রমে ইঞ্জিয় স্থান প্রাপ্ত হইলে, ইঞ্জিয় তাহাকে প্রহী করিয়া আঘাত নিকট সমর্পণ করে। যদ্যপি ইঞ্জিয় নিকটে না থাকে, তবে সেই আকাশের উপর শব্দটি

---

এক শব্দের কোন এক বিষয়ের নির্ণয় করা হয় নাই, কিন্তু তাহা অন্য শব্দের নির্ণয় আছে, এমত হলে সেই অনুভবিষয়ের দিক্ষাৰ করিতে হইলে, তৎ সংজ্ঞাতীয় শব্দে তাহা নির্ণয় হইয়াছে, তাহাই অণ্ণ করিয়ে, কেন না, তাহাই তাহার সম্ভাব্য।

আপনার উৎপত্তি হালে অর্থাৎ আকাশেই লম্ব আপন হয়। অপিচ, হিন্দুজগ জলাশয়ের মধ্যে আবাত করিলে যে তদুৎ তরঙ্গ কদাচিং তীব্র স্পর্শ করে, কদাচিং নাও করে, তাহার কারণ কেবল আবাত-বল বা আবাত জন্য বেগের তারতম্য ঘটনা। বেগ অধিক পরিমাণে জলিলে তরঙ্গের দূর গতি—আর অল্প পরিমাণে জলিলে অন্তর-গতি হইয়া থাকে। শব্দের গতিও ঠিক ঐরূপ, অর্থাৎ যে পরিমাণে বেগ উপস্থিত হইবে—শব্দের গতিও সেই পরিমাণে হইবে। দার্শনিক গভীরতেরা এই ক্লপে [ধীচিতরঙ্গের দৃষ্টান্তে] শ্রবণেজ্জিতের শব্দ এহণ প্রকার নির্ণয় করেন। এই নির্ণয়ের অঙ্গসারে দার্শনিকেরা নিম্ন প্রকটিত ঘটনা শুলিকে সোপপত্তিক বিবেচনা করেন। যথা,—

“শব্দ বহন কারী বায়ুর বিপরীত গতি প্রবল থাকিলে নিকটোৎ-পন্থ শব্দও অথবৎ গৃহীত হইবে না”—“সামুদ্র্য থাকিলে দূরোৎপন্থ শব্দও নিকটের ন্যায় শুনা যাইবে”—“শ্রবণেজ্জিত ও আবাত স্থান, এতদ্বয়ের মধ্যে কোন প্রকার বায়ুর বেগ স্নোধক ব্যবধান থাকিলে শুনা যাইবে না, বা অল্প শুনা যাইবে”—“পার্থিব প্রদেশের দূরস্থ যে পরিমাণে শব্দ জ্ঞানের প্রতিবন্ধক, জলময় প্রদেশে তদপেক্ষা অল্প পরিমাণে প্রতিবন্ধক হইবে, এমন কি, পার্থিব প্রদেশের অর্দ্ধ ক্রোশ পরিষিত দূরস্থ—আর জলময় প্রদেশের এক ক্রোশ পরিষিত দূরস্থ সমান; কারণ, জলময় প্রদেশের বায়ুতে স্বত্বাবত্তি বেগ থাকে”—“শব্দ উধিত হইবায়াত্তি তরঙ্গবৎ চতুর্দিক ব্যাপ্ত হয় যদিয়া চতুর্দিক স্থলেকেরা শুনিতে পায়”—“দিন অপেক্ষা মধ্যরাত্রে অধিক দূরের শব্দ শ্রবণ শোচে হয়, তাহার কারণ, তৎকালে অভিভাবক পদ্ধান্তের থাকে না এবং বর্ধ রাত্রের বায়ুতে স্বত্বাবত্তি বেগ থাকে”—ইত্যাদি—

ବୀଚିତରଙ୍ଗ ନ୍ୟାୟ-ବାଦୀର ମତ, ଆର କଦମ୍ବଗୋଲକ ନ୍ୟାୟ-ବାଦୀର ମତ ପ୍ରାଯ় ଏକ ରୂପ । ଅତେବେ ଏହି ଯେ, ବୀଚିତରଙ୍ଗ ବାଦୀ ବଲେନ, ଶବ୍ଦ ଏକଟିଇ ଜୟୋ—ଆର କଦମ୍ବଗୋଲକ ନ୍ୟାୟ-ବାଦୀ ବଲେନ, କଦମ୍ବକେଶରେର ନ୍ୟାୟ ତତ୍ତ୍ଵପରି ତତ୍ତ୍ଵପରି ନାମ । ଶବ୍ଦ ଜୟୋ । ଅର୍ଥାତ୍ କଦମ୍ବକୁତୁମ୍ବେର କିଞ୍ଚିକାରୋହଣ ହାନ ବର୍ତ୍ତୁଳ, ମେଟୁ ବର୍ତ୍ତୁଳ ଅଂଶେର ଶର୍କର ଦିକ୍ ଖ୍ୟାପିଆ ଯେମନ ଏକ ଥାକେ ଅନେକ କେଶର ଜୟୋ, ମେହି ସକଳ କେଶରେର ଶିରଃ—ପ୍ରଦେଶେ ଆବାର କେଶରାନ୍ତର ଜୟୋ, ଶବ୍ଦ ଓ ଶ୍ରୀକୃପ ଆଧାତ ହାନ ହିତେ ଏକକାଳେ ଦଶ ଦିକ୍ ଅଭିମୁଖେ ଦଶ ସଂଧ୍ୟାଯ ଜୟ ଲାଭ କରେ । ମେହି ଦଶ ଶର୍କର ହିତେ ଅମ୍ବ ଦଶ ଶବ୍ଦ ଜୟୋ, କ୍ରମେ ଅମ୍ବ ଦଶ ଶବ୍ଦ, କ୍ରମେ ଇଞ୍ଜିଯ ହାନ ପ୍ରାପ୍ତି \* ।

\* ଉଚ୍ଚ ଉତ୍ତମ ମତେହି ଶବ୍ଦ ଅଭିଯାତ ହାନେ ଉତ୍ତପନ୍ନ ହିଁଯା, ଇଞ୍ଜିଯ ହାନେ ଗିଯା ଅକାଶ ପ୍ରାପ୍ତ ହୟ । କିନ୍ତୁ ଆର ଏକ ମତ ଆଛେ, ମେ ମତେ ଶବ୍ଦ ଆଧାତ ହାନେ ଉତ୍ତପନ୍ନ ହୟ ନା । ଆଧାତ ହଲେ କେବଳ ବେଗ ଜୟୋ । ଐ ବେଗ, ପ୍ରୋତ୍ ହାର ପ୍ରାପ୍ତ ହିଲେ ତଥାଯ ଗିଯା ଶବ୍ଦ ଉତ୍ତପନ୍ନ କରେ ଏବଂ ତାହାଇ ଇଞ୍ଜିଯ ଦାରୀ ଗୃହିତ ହୟ । ଯଥା—“ମହାତ୍ମ ଶ୍ରୀରାମଙ୍କ: ଶ୍ରୀବିନ୍ଦୁଯିତ୍ୟ ବ୍ରଜତି ( ନ୍ୟାୟଶ୍ଵର ) ଏହିହୀନ ବନ୍ଦ ଥିଲେର ଏକ ଦିକେ ଲୁଟ୍ଟା ନିର୍ବୋକ ( ମାକଡ଼ଶାର ଡିମେର ଘକ ) ବା ଆଲକ-ପତ୍ରେର ଥକୁ ଦାରୀ ଆବୃତ କରିଯା, ଅଗର ଦିକେ ଫୁଁକାର ପ୍ରଦାନ କରିଲେ ସେ ତଥାଥେ ବେଗ ଉପର୍ଦ୍ଵିତ ହୟ, ମେହି ବେଗ ଐ ଆଧାରଗତକେ ଗିଯା ଆଧାତ କରେ ଏବଂ ମେହି ଆଧାତ ହିତେହି ତାହାତେ ଶବ୍ଦ ଜୟୋ । ଏହି ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଉତ୍ତମ ବାଦୀରାଇ ଦିନା ଥାକେନ, କିନ୍ତୁ ଉତ୍ତମ ପକ୍ଷେର ସଂଗ୍ରହ ସେ କି ଆକାଶ, ତାହା ଆମରା ହିର କରିତେ ପାରିବା । ଯାହାଇ ହଟକ, କର୍ଣ୍ଣ-ଶକ୍ତି ଲି ଐ ଥିଲେର ତୁଳ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ବଟେ । ଅଗର ଏକ ମତ ଆଛେ ଯେ ଶବ୍ଦ ଇଞ୍ଜିଯ ହାନେ ଗମନ କରେ ନା, ଇଞ୍ଜିଯଇ ଶବ୍ଦ ହାନେ ଗିଯା ଏହିଥି କରେ । ଯେମନ ଚକ୍ରବିନ୍ଦୀର ବିଷୟ ପ୍ରଦେଶେ ଯାଇ, ଶ୍ରୀଗୋଲିଯିତ୍ ମେହିରପ ଶବ୍ଦ ହାନେ ଯାଏ । ବଲେନ, “ଭୋଗୀରଦ୍ଦୀ ମହା ପ୍ରତି:” “ଆଖି ଭୋଗୀର ଶବ୍ଦ ଶ୍ରମିରାହି ।” ତେବେଳୀ ଶବ୍ଦି ଶ୍ରମି ମହାଦିଗେର ଏଇରପ ଅମୁଭୂତି ହିଁଯା ଥାକେ । ଶବ୍ଦ ହାନେ ଇଞ୍ଜିଯେର ଗତି ନା ହିଲେ ଏକକାର ଅମୁଭୂତି ହିଁବେ କେବଳ ? ତେବେଳୀ ଯେ ଶବ୍ଦଦୋଷ-ପଞ୍ଜି ହିଁଯାଛିଲ, ବୀଚିତରଙ୍ଗ ବାଦୀର ମତେ ମେ ଶବ୍ଦଦୋଷ-ପଞ୍ଜି ହିଁଯିରେ ସମ୍ବନ୍ଧ

বীচিতরঙ্গ ও কদম্ব গোলক, এই দুই দৃষ্টান্ত প্রদাঙ্গী আচার্য-  
ছবের অতে শব্দ ক্ষণস্থানী পদার্থ। এমন কি, শব্দ তিন ক্ষণের অতি-  
রিক্ত থাকে না। স্মৃতরাং বায়ুর দূরগামী বেগ সংস্কৃতে সে আপনার  
বিনাশ কাল উপস্থিত হওয়াতে বিনষ্ট হইয়া যায়। তজ্জন্ম আমরা  
দেশান্তরের শব্দ শুনিতে পাই না। ছবে বে আমরা প্রহরব্যাপী বংশী  
নিনাদ শুনিয়া থাকি, সে একটি শব্দ নহে। তাহা শব্দধারা,  
অর্থাৎ তাহা বহুল শব্দের সমষ্টি। শব্দ উৎপন্ন হইতেছে—ধৰ্মস  
হইতেছে—এবং তাহা এত শীঘ্র শীঘ্র সম্পন্ন হইতেছে যে তাহার  
বিচ্ছেদকাল লক্ষ্য হয়না। স্মৃতরাং সেই ধারাবাহিক সুসংলগ্ন শব্দশ্রেণীকে  
আমরা একটি শব্দ বিবেচনা করি, কিন্তু বাস্তবিক তাহা একটি শব্দ নহে।  
তাহা শব্দধারা। অপিচ, উক্ত সিদ্ধান্তের দ্বারা আর একটি সিদ্ধান্ত  
লাভ হইতেছে যে, যে ত্রিক্ষণ শব্দের জীবন, সেই ত্রিক্ষণের মধ্যে  
শব্দ, বেগ-অঙ্গুলারে ক্রোশান্তে চালিত হইতে পারে, আবার অর্দ্ধ  
ক্রোশ যাইতেও পারে না। দূর গমন কালে শব্দ ক্রমশঃ ক্ষীণ হইতে  
হইতেই যায়; কেন না, ক্ষীণতা-ব্যতিরেকে কোন বস্তুই ধৰ্মস হয়  
না। স্মৃতরাং বেগের আধিক্য হইলে সেই তিন ক্ষণের মধ্যে শব্দ  
আধিক দূরে যাইতে পারে, আর বেগের অন্তর্ভুক্ত থাকিলে অধিক দূর

---

হয় নাই। সেই শব্দ-জন্য শব্দান্তরের সহিতই ইঙ্গিয়ের সম্বন্ধ হইয়াছে।  
স্মৃতরাং “ত্বরীয় শব্দ শুনিয়াছি” এরূপ অমূল্য না হইয়া “ত্বরীশব্দের  
শব্দ—তজ্জন্ম শব্দ শুনিয়াছি” এইরূপ অমূল্য হইত। যখন তাহা হয় না,  
তখন শব্দ যে ইঙ্গিয় স্থানে যায়, তাহা আর অধীক্ষার করা যায় না। এই  
রূপ শব্দ বিজ্ঞান শাস্তি অনেক বিতর্ক আছে, সিদ্ধান্তও আছে, কিন্তু বধাৰ্থ  
সিদ্ধান্ত কি। তাহা তাহারাই জানেন।

ବାହିତେ ପାରେ ନା । ମେହି ତିନ କ୍ଷଣେର ମଧ୍ୟେ ସତ ଦୂର ଯାଓଯା ସନ୍ତୋ—  
ତତ ଦୂର ଗିଯା ବିଲୟ ହୁଏ । ଯଦି ଏଇ ପିଛାନ୍ତରେ ହିନ୍ଦି ହୁଏ, ତବେ ଏକ  
ଆପନ୍ତି ଉପହିତ ହିତେ ପାରେ ଯେ, ଏମନ ଏକ ପ୍ରକାର ଶକ୍ତ ଆହେ ଯେ,  
ମେ ଶକ୍ତ, କ୍ଷିଣ ନା ହିଁଯା ବରଂ ନିକଟ ଅପେକ୍ଷା ଦୂରେ ଗିଯା ପୁଷ୍ଟ ହୁଏ,  
[ସଥା କାମାନେର ଶକ୍ତ] ତାହା ହୁଏ କେନ ?—

ଇହାର ଉତ୍ତର ଏହି ଯେ, ଯେ ଶକ୍ତେର ପ୍ରତିଧିବନି ଜନ୍ମେ, ମେହି ଶକ୍ତି  
ଦୂରେ ଗିଯା ଶୁଳତା ବୋଧ କରାଯ । କିନ୍ତୁ ମେ ଶୁଳତା ବାସ୍ତବିକ ମୂଳ ଶକ୍ତେର  
ନହେ । ବିବେଚନା କର, ଧରନି-ଜନ୍ୟ ଧରନିର ନାମ ପ୍ରତିଧିବନି । ଶୁତରାଂ  
ଦିତୀୟ-କ୍ଷଣ ବ୍ୟାତିରେକେ ପ୍ରତିଧିବନିର ଜନ୍ମ ଲାଭ ସନ୍ତୋବେ ନା । ଯଦି  
ଦିତୀୟ କ୍ଷଣେଇ ପ୍ରତିଧିବନିର ଜନ୍ମ ଲାଭ ହିଁଲ, ତବେ ଏକ ଅତିରିକ୍ତ-କ୍ଷଣ  
ବ୍ୟାପିଯା ମୂଳ ଶକ୍ତେର ଗତି ପାଓଯା ଗେଲ ଏବଂ ମେହି ଦିତୀୟ କ୍ଷଣେ ଯୁଗପ୍ରତିଷ୍ଠାନି  
ଓ ପ୍ରତିଧିବନି ଉତ୍ତରାଇ ମିଳିତ ହିଁଯା ତାତ୍ପର୍ୟ ମହୁଷ୍ୟେର ଶ୍ରୀବିଜ୍ଞାନରେ,  
ଅବିଷ୍ଟ ହିଁଲ, ଶୁତରାଂ ମେହି ବିମିଶ୍ର ଶକ୍ତାଟି ନିକଟ ଅପେକ୍ଷା ଦୂରରେ  
ମହୁଷ୍ୟେର ନିକଟ ଶୁଲ୍ଲ ବୋଧ ହିଁଯା ଥାକେ । ଧରନି ଓ ପ୍ରତିଧିବନି, ଉତ୍ତରାଂ  
ଭେଦ ଭେଦ ଜ୍ଞାନ ନା ହୁଏଇ ଐ ଶୁଲ୍ଲର ବୋଧେର କାରଣ । ପ୍ରତିଧିବନି  
ପଦାର୍ଥ କି ?—ଏବଂ କିଜନ୍ୟ ଉହା ଜନ୍ମେ ?—ଆବଶ୍ୟକ ହିଁଲେ ମେ ମନ୍ତ୍ର  
ଅତ୍ସ୍ଵ ହାନେ ବଲା ଯାଇବେ ।

ଶର୍ମ ଓ ଶର୍ମାହକ ହିଁଗିନ୍ସିଯ୍ ।

ଏହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା ଶୀତ, ଉକ୍ତ, ଧର, ତୀର ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ନାନା ଜାତୀୟ ଶର୍ମ  
ଜ୍ଞାନ ଜନ୍ମେ । ଦ୍ରବ୍ୟ ଓ ତ୍ଵକ୍, ଏତତ୍ତ୍ଵରେ ସଂଯୋଗ ହିଁବାମାତ୍ର ହିଁଗିନ୍ସିଯ୍,  
ଦ୍ରୟଗତ-ଶୀତଲଦ୍ୱାରା ଗୁଣ ମୁହଁକେ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତଃ ମନେର ସାହାଯ୍ୟେ  
ଆୟାତେ ତତ୍ତ୍ଵ ଜ୍ଞାନେର ଉତ୍ୱପାଦନ କରେ । “ଆୟାତେ ଜ୍ଞାନ ଉତ୍ୱପାଦନ  
କରେ” ଏକଥା ନ୍ୟାଯ ସମ୍ଭବ । ସାମ୍ବାଦର୍ଶନ ଏହି ଯେ, ଆୟା ସତଃଇ ଜ୍ଞାନ

ষষ্ঠ, স্বতন্ত্র তাহার উৎপত্তি, বিনাশ বা বিকার নাই। আজ্ঞা ব্যক্তিত সমস্ত পদার্থই আজ্ঞার ভোগ্য এবং সমস্তই আজ্ঞার ভোগ অস্মান। অন্যে যাহাকে বলে 'জ্ঞান হয়'—সাজ্জা তাহাকে বলেন 'ভোগ হয়'। ভোগ হওয়া কি না 'জ্ঞান হওয়া'—জ্ঞান হওয়া কি না 'ভোগ হওয়া' বল্কি সকলের জ্ঞান বৃ ছবি ইন্ডিয়ানাৰা বুকিতে আবদ্ধ হওয়াৰ নাম বৃক্ষ এবং তাহা বুদ্ধিৰ অতিসন্নিহিত আজ্ঞায় প্রতিবিশিত হওয়াই ভোগ ও জ্ঞান। ক্রত বা গানিত স্বৰ্বণ মূৰাম [হাঁচে] চালিবামাত্র তাহা যেমন মূৰার অহুর্লপ ক্লপবিশিষ্ট হয়, সেইৱেপ, অস্তঃকরণ ও ইন্ডিয়ানাৰা ইন্ডিয়নসম্বৰ্ব বস্তুৰ ঘাস আকার ধাৰণ কৰে। অতএব বল্কি সকল মূৰা স্থানীয়, আৱ বৃক্ষ, গলিত স্বৰ্বণেৰ স্থানীয়। ক'কে দ্রব্য-সংযোগ হইলেই ত্বক্ দ্রব্যগত সমস্ত শুণকেই গ্রহণ কৰে। বটে, কিন্তু কোমলতা ও কঠিনতা, এই দুইটি শুণেৰ গ্রহণ পক্ষে কিঞ্চিৎ 'বিশেষ সংযোগ' অপেক্ষা কৰে। সামান্য সংযোগ দ্বাৰা কোমলতা কঠিনতেৰ গ্রহ হয় না। দৃঢ়তৰ সংযোগ অর্থাৎ যাহাকে চাপা বলে, তাহুৰ সংযোগই তহুভৱেৰ গ্রাহক। এই চাপা ক্লপ দৈহিক কাৰ্য্য-টি আজ্ঞার প্ৰেক্ষ বলেই সম্পাদিত হয়, তন্মিতি আৱ স্বতন্ত্র ইন্ডিয় কলনা কৱিতে হয় না \*।

স্বগিঞ্জিৱেৰ আশ্রয় স্থান ত্বক্ অর্থাৎ চৰ্ম বিশেষ। দৃশ্যমান বাহ্যচৰ্ম প্ৰকৃত ত্বক্ নহে। যদি দৃশ্যমান চৰ্মই প্ৰকৃত ত্বক্ হইত, তাহা হইলে, মাত্ৰ বাহ্য-শীতলক্ষাদিৰই অহুভৱ হইত, বেদনাদি আস্তৱ-

\* "কঠিলমাহিয়ার্মেটি স্ববীমবিষেষঃ ক্যারখন্ম" [বৌক] ইন্ডিয়ানা পৰিমাণাদি গ্ৰহণ পক্ষে সংযোগ বিশেষেৰ আৰণ্যক। ভিজ-ভিৰ সংযোগে ভিজ ভিজ শুণ শুণি শুণীত" হয়, এক একাৱ সংযোগ 'বহুপ্ৰকাৰ' শুণেৰ আহক নহে।

ମ୍ପର୍ଶେର ଅଭୂତବ ହିତ ନା । ଅତିଥି, ହଗିନ୍ଦ୍ରିୟ ବେ କେବଳ ବାହ୍ୟ ଚର୍ମ ବ୍ୟାପକ ଏବୁ ନହେ ; ଇହା ଆପାଦ ମତ୍ତକ ସମ୍ପତ୍ତ ଦେହ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ । ଏହି ହକ୍କଗୋଲକେର ଆକାର କିରୁପ ।—ସହଜବୋଧ୍ୟ ନହେ । କେବଳ କଲନା ଦ୍ୱାରା ଇହାର ଆକାର ସଂଗ୍ରହ କରିତେ ହୁଏ । ସେ କଲନା ଏହିକୁପ—

ମାଂସମୟ ପ୍ରାଣିଦେହ କେବଳ ମୁକ୍ତ-ଶିରାଳମାଟିର ଜମାଟ ମାତ୍ର । ଆହରା ଯାହାକେ ଏକଣେ ମାଂସ ବଲିଆ ବ୍ୟବହାର କରିତେଛି, ତାହାର ଶିରାର ସମାଟ । ଆଜୁର ପାତା କିନ୍ତୁ ଅର୍ଥ ପତ୍ର ପଚିଆ ତାହାର ପାର୍ଥିବାଂଶ 'ନିର୍ଗଲିତ ହଇଯା ଗେଲେ, ପାତାଟି ସେମନ କେବଳ ମାତ୍ର ତଙ୍କମୟ ହଇଯା ଥାକେ, ଆଣି-ଶରୀର ଓ ଠିକ୍ ମେଇକୁପ ପଦାର୍ଥେ ଆବୃତ ଆଛେ ଏବଂ ତାହାଇ ହଗିନ୍ଦ୍ରିୟର ଗୋଲକ । ଏହି ହଗିନ୍ଦ୍ରିୟ ସମ୍ପତ୍ତ ଶରୀର-ବ୍ୟାପୀ, ତଙ୍କନ୍ୟ ବାହ୍ୟ ମ୍ପର୍ଶେର ନ୍ୟାର ଆନ୍ତର ମ୍ପର୍ଶର ବ୍ୟାଧିଥ ଅଭୂତ ହଇଯା ଥାକେ ।

ରସନା ଓ ରାସନ-ଜ୍ଞାନ ।

ଏହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟଟି କୁଟୁ, ତିଙ୍କ, କଷାୟ ପ୍ରଭୃତି ରସାହୁତବେର ଦ୍ୱାରା ସ୍ଵରୂପ । ରସନା ଦ୍ୱାରା ସେ ବଞ୍ଚିନିଷ୍ଠ ରଲେର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ [ ଅଭୂତବ ] ହୁଏ, ତାହାକେ ରାନ୍ନ-ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ବଲେ [ ରସାହୁତବ, ରସ ଜ୍ଞାନ ଓ ରାନ୍ନ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ, ଏକପର୍ଯ୍ୟାୟ ଶବ୍ଦ ] ଏହି ରାନ୍ନ-ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷବିଷୟରେ ପୂର୍ବବ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଓ ରସନେ-ନ୍ଦ୍ରିୟର ସଂବୋଗ ଅପେକ୍ଷା କରେ । ରସନେନ୍ଦ୍ରିୟର ଗୋଲକ ଅର୍ଥାଏ ଆଶ୍ରମ-ସ୍ଥାନ ଜିଜ୍ଞାସା । ଏ ହଲେ ଜିଜ୍ଞାସାର ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ ତଥ୍ୟ ପ୍ରକଟ କରା ଅନାବଶ୍ୟକ, ଉହା ବୈଦ୍ୟକ ଗ୍ରହେ ଅଭୁସକେର ।

ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ ଓ ଗଞ୍ଜଜ୍ଞାନ ।

ଏହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟଟି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଗନ୍ଧ ଜୀବନେର ହେତୁ । ନାମା-ଦଶେର ଅଭ୍ୟନ୍ତର ମୂଳ ଇହାର ସ୍ଥାନ । ଗନ୍ଧ, ରାଯୁ କର୍ତ୍ତକ ଆନ୍ତିତ ହଇଯା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ

স্থানে সংযুক্ত হইলে পর তত্ত্বয়ের সংযোগ বশতঃ গুরুত্ব হইয়া থাকে। এইরূপে চক্ষু হইতে আশ পর্যাপ্ত কথিত প্রকারের পাঁচটি ইন্দ্রিয়, জ্ঞানের জনক বলিয়া জ্ঞানেন্দ্রিয় নামে বিধ্যাত। এক্ষণে কর্ম অর্থাৎ ক্রিয়া সম্পাদক ইন্দ্রিয়ের বিষয় লিখিত হইবে।

### কর্মেন্দ্রিয়।

বাক, হস্ত, পাদ, পায়, উপস্থিৎ ;—এই পাঁচটিকে কর্মেন্দ্রিয় বলে। সাংখ্য মতে জ্ঞান ও কর্ম, এই দুইটি মাত্র মানব দেহের প্রয়োজনীয়। বশতঃ তত্ত্বয় ব্যতিরেকে প্রাণিগণের অপর কোন কার্য দৃষ্ট হয় না। চক্ষুরাদি যেমন জ্ঞান সাধন ইন্দ্রিয়—তাহারা যেমন যথোপযুক্ত স্থানে থাকিয়া সৃষ্টি পদার্থের উপর জ্ঞান ব্যবহার রক্ষা করতঃ অবস্থিত আছে—এইরূপ ‘বাক’ প্রতিক কর্মেন্দ্রিয় শুলিও যথোপযুক্ত স্থানে থাকিয়া ক্রিয়া বা কর্ম সম্পাদন করতঃ অবস্থিত আছে। বাক-ইন্দ্রিয় দ্বারা বাঞ্ছিপ্তি—হস্তেন্দ্রিয় দ্বারা গ্রহণ কর্ম—পাদ দ্বারা বিহরণ (গমনাদি)—পায় দ্বারা বিসর্গ (মল মূত্রাদির ত্যাগ)—উপস্থিৎ দ্বারা আনন্দ বিশেষ সম্পন্ন হইতেছে। ইহ জগতে প্রাণিগণের যেমন জ্ঞান ও কর্ম ভিন্ন অপর কিছু সম্পাদ্য নাই, তেমনি, তত্ত্বয়ের সাধক দশটি ভিন্ন একাদশটি ইন্দ্রিয় নাই, একথা কেহ কেহ বলিয়া থাকেন ; এজন্য কপিল এগারটি (১১) ইন্দ্রিয়ের কথা বার বার উল্লেখ করিয়াছেন। সেই অতিরিক্ত ইন্দ্রিয়টি মনঃ। কর্মেন্দ্রিয়ের মধ্যে বিশেষ বিচার্য কিছুই নাই—এজন্য তত্ত্বাবধি পরিত্যাগ করিয়া মনের ইন্দ্রিয়স্থ পক্ষ বর্ণনে প্রযুক্ত হওয়া যাউক।

### মনের ইন্দ্রিয়স্থ।

কপিল বলেন, মনঃ ইন্দ্রিয়ও বটে, অন্যান্য ইন্দ্রিয়ের অধিক্ষেত্রে

বটে। অনেকে মনের ইত্তিহস্ত স্বীকার করেন না। কিন্তু সেইর নিরীক্ষার উভয়বিধি সাংখ্যেই মনের ইত্তিহস্ত স্বীকার আছে। এমন কি, মনঃ প্রধান ইত্তিহস্ত বলিয়া বর্ণিত আছে\* ।

সাংখ্যাচার্যেরা মনের ইত্তিহস্ত অস্তীকার-কারিদিগকে এইরূপ জিজ্ঞাসা করেন যে, “শব্দ-স্পর্শ-ক্রপ-রস প্রভৃতি বাহ্য বস্তুর ধৰ্ম শুলি যেন পঞ্চবিধি বাহ্য করণের [ বাহ্যেত্তিহস্তের ] দ্বারা গৃহীত হইল, কিন্তু স্বৰ্থ-চূঁধ, যত্ন প্রভৃতি আস্তুর ধৰ্ম শুলির গৃহীতা কে ?—বাহ্যপদার্থের সাক্ষাৎকারের নিমিত্ত যেমন বাহ্যকরণ আবশ্যিক, তেমনি অস্তঃপদার্থের সাক্ষাৎকারের নিমিত্ত অস্তঃকরণও আবশ্যিক । স্বৰ্থ-চূঁধের সাক্ষাৎকার সর্বদাই হইতেছে, স্বতরাং তাহার অপলাপ করিতে পারিবে না অথচ চক্ষুঃ, কর্ণ, নাসিকা, হৃক,—কোন ইত্তিহস্ত দ্বারা তাহার উপলক্ষ্য হয় পারিতে পারিবে না ; স্বতরাং, মনঃ যে স্বৰ্থ চূঁধ সাক্ষাৎকারের একমাত্র দ্বার, ইহা ইচ্ছা না থাকিলেও তোমাকে স্বীকার করিতে হইতেছে। যদি তাহাই হইল, তবে আর মনের ইত্তিহস্ত অস্তীকার করা কোথার রহিল ?”—

মনের ইত্তিহস্ত-অস্তীকারকারিগণ, এতবিধি আপত্তির কি উভয় দিয়াছেন, তাহা পাঠকগণের শুনিবার ইচ্ছা থাকিলেও আমরা তাহা বাহ্যিক ভয়ে ব্যক্ত করিলাম না। ফল, সাংখ্য মতে মনঃ দশাধিক অর্থাৎ একাদশ স্থানের ইত্তিহস্ত ।

জগতে আপত্তিকারীর অপ্রতুল নাই। “মনঃ ইত্তিহস্ত” শুনিবা মাত্র লোকের মনে জিজ্ঞাসার উদয় হইতে পারে যে “তবে, মনঃ কোন প্রেণীর ইত্তিহস্ত ?—জানেত্তিহস্ত ? কি কর্মেত্তিহস্ত ?”—ইহাতে

\* “স্মদ্যাক্ষরকম্বল মনঃ সংজ্ঞাক্ষরদিত্তিহস্ত সাধক্ষৰ্ম্মল” [ দ্বিতীয় হৃক । ]

কথিল বলেন “উদয়ালক মন:” অনঃ উত্তরাত্মক অর্থাত্ কর্মেন্দ্রিয়ও বটে, জ্ঞানেন্দ্রিয়ও বটে।

এই উভয় পক্ষের উপপত্তি এইরূপ—কোন ইতিহাস মনের অধীন না হইয়া স্ব স্ব ব্যাপারে নিযুক্ত হইতে পারে না। অন, যখন যে ইতিহাসে সংযুক্ত হয়, সেই ইতিহাসই তখন স্বীয় কার্যে প্রবৃত্ত হয়। মনকে পৃথক রাখিয়া যদ্যপি কোন ইতিহাস কদাচিত বিষয়ের সহিত সংযুক্ত হয়, তবে, তাহার সে সংযোগ নিষ্কল হয়। অতএব, ইতিহাস নিচেরের অধিষ্ঠাতা যে মন, সে, যখন যে ইতিহাসের সহযোগে বিষয় গ্রহণ করে, তখন তাহাকে সেই ইতিহাস বলিয়া গণ্য করা যাব। এইরূপে মনকে জ্ঞান, কর্ম, এতেজন্যের সম্পাদক উভয় বিধ ইতিহাসের পক্ষ প্রদান করা যাব।

মনের এমন কি সধর্ম আছে যে, তদ্দেশে উহার ইতিহাস স্বীকার করিতেই হইবে? আছে—“ইহা এবশ্বকার—উহা একপ নহে”—ইত্যাদি বিবেচনা করাই মনের অনন্য-সাধারণ ধর্ম। একপ সধর্ম মনের ভিন্ন আর কাহারও নাই। অন্যান্য ইতিহাস কেবল বস্তু মাত্র স্পর্শ করিয়াই চরিতার্থ হয়। তদাত নীল, পীত, লোহিত,—আকার, ভঙ্গী, পরিপাটী ও পরিমাণ,—এসকল যে সেই বস্তুর বিশেষণ এবং সেই বস্তুট যে ঐ সকল গুণবিশিষ্ট,—ইত্যাদি বিবেচনা করা অর্থাত্ যাহাকে শাস্ত্রীয় ভাষায় বিশিষ্ট-বৈশিষ্ট অবগাহী বোধ বলে, সেই বোধ অন্য কোন ইতিহাস হারা হয় না, কেবল মনের হারাই হয়। প্রথমতঃ ইতিহাস বস্তুর সামান্যতঃ স্পর্শ অর্থাত্ ছারা মাত্রের গ্রহণ—অনন্তর তাহা মনের নিকট সমর্পিত—পরে মনের হারা তাহার ভাগ মন বিবেচিত হইয়া থাকে। মনের হারা বিবেচিত

হইবার পূর্বাবস্থা অস্পষ্ট এবং তাহারই উত্তরাবস্থা স্পষ্ট । ইতিহাসক জ্ঞানের এইক্রম স্পষ্ট ও অস্পষ্ট, দ্বিবিধ অবস্থা বা অংশ থাকাতেই সাধ্যাচার্যেরা তজ্জাতীয় প্রত্যেক জ্ঞানের হই হই অবস্থা কলমা করিয়া থাকেন । তত্ত্বাধ্যে প্রথম অবস্থা অর্থাৎ যখন ঘনের নিকট সমর্পিত হয় আই, কেবল মাত্র ইত্তিহাস প্রাঙ্গণ করিয়াছে, এই অবস্থার জ্ঞানাংশ সম্মুখজ্ঞান, আর যখন মন তাহা প্রাঙ্গণ করিয়া ভাগ মৰ্দ নির্ণয় করিয়াছে, এই অবস্থার জ্ঞানাংশই প্রকৃত জ্ঞান ও প্রত্যক্ষ । এই সম্মুখ জ্ঞানের মামাস্তর আলোচনা-জ্ঞান ও বিবিকল-জ্ঞান । জ্ঞানের পূর্বক্রম বা প্রথম অবস্থার সম্মুখ জ্ঞানাংশকে হস্তয়ারোহণ করাইবার নিমিত্ত পণ্ডিতেরা বালক, মূক, জড় প্রভৃতির জ্ঞানের সহিত ভুলন্ত করিয়া থাকেন । কিন্তু আমাদের বিবেচনায় অন্যবন্ধন অবস্থায় কে, কখন কখন কোন কোন ইতিহাসের সহিত কোন কোন বিবরের আংশিক সংযোগ হয় এবং তত্ত্বিকন যে এক প্রকার অস্পষ্ট জ্ঞান উৎপন্ন হয়, বরং তাহাই সম্মুখজ্ঞান বৃক্ষিবার স্পষ্ট দৃষ্টান্ত হইতে পারে, তত্ত্বিক অচূর্যেষ বালকজ্ঞানের দ্বারা সম্মুখজ্ঞানের ঠিক আকার বোধগ্য করা সুকঠিন । যাহাই হউক, ফল, যখন মন কর্তৃক বিবেচিত হয়, তখনই তাহা স্পষ্ট ও প্রত্যক্ষ বলিয়া ব্যবহার হয় এবং তখনই জ্ঞানের সাফল্য বা পূর্ণতা জন্মে । ইতিহাসকর্তৃক বিবর প্রাঙ্গণ, অনন্তর তাহা ঘনের বিরুদ্ধে অপর্ণ,

( ২ ) “আলীকলমিহিয়ে বল্দুদমিতি সম্মুখম্—অসমৰমিহিয়ে সৈবম্ ইতি সম্মুক্ত কল্পয়নি লিয়ে দর্শিতি বিহীব্যবিহীব্যমাতৃল বিহী প্রয়তি”—“সম্মুখ” বস্তুমাতৃল প্রয়োগবিকলিতম্ । বস্তুমাতৃলবিহীব্যমা কল্পয়নি সন্মীধিত ।”—“অলি আলীকল জ্ঞান প্রয়োগ লিয়িব্যবকল । বালমুকাদিবিহীব্যমাতৃল যত্পুরুজম্ ।”—“ততঃ এব পুরোচন্দুধৰ্ম্মজ্ঞানাদিবিহী র্যাহা । বৃক্ষ্যাবচৌধৰ্ম্মে স্বাত্পি জ্ঞানলৈল স্বচ্ছতা ।” [ তত্ত্বকোষী । ]

এই প্রক্রিয়াগ্রন্থের মধ্যে অতিশ্লেষিত কালের ব্যবধান থাকাতে আমারা উহার ক্রমিকস্থ অনুভব করিতে পারি না, যেন আমরা একেবারেই দেখিয়াছি বলিয়া বোধ করি ।

অগুচ, সাংখ্য মতে মন, বুদ্ধি হইতে সম্পূর্ণ তিনি । ভিন্ন হইলেও অভিমানাত্মক বুদ্ধির সহিত মনের দৈন্পূর্ণ যোগ আছে । এজন্য মন, বুদ্ধি ও অহঙ্কার, এই তিনটিকেই অস্তঃকরণ বলিয়া ব্যবহার করা হয় । ‘করণ’ শব্দের অর্থ জ্ঞানের দ্বারা, কেবল জ্ঞানের নহে, যে কোন প্রকার কার্য্যের দ্বারা । অতএব মন, বুদ্ধি ও অহঙ্কার, এই তিনটি অস্তরে থাকিয়া আন্তরিক কার্য্য সমাধা করে বলিয়া উহা অস্তঃকরণ নামে অভিহিত হয় । অপর দশটি [ চক্ষুরাদি পাঁচ, আর বাক্ত-আদি পাঁচ ] হইতে বহিঃকার্য্য অর্থাৎ বাহ্যবঙ্গ ঘটিত জ্ঞানাদি ব্যবহার নিষ্পন্ন হয় বলিয়া তাহার নাম বাহুকরণ । অস্তঃকরণ ও অস্তরেক্ষিয় এবং বাহুকরণ ও বাহ্যেক্ষিয় একই কথা । এতাবতা সাংখ্য মতে ১৩-টি ইক্ষিয় হইতেছে । তবে যে “সালিকনাদগ্রহক্ষম” এই বলিয়া ইক্ষিয় গণনাহলে একাদশ ইক্ষিয় বলিয়াছেন, তাহা পুরোঞ্জিতি অস্তঃকরণ-জ্ঞানের একস্ত জ্ঞান করিয়াই বলিয়াছেন ।

অস্তঃকরণ ও বাহ্যকরণ, এই দ্বিধ করণের মধ্যে প্রত্যেক শ্রেণীর করণের এক একটি অসাধারণ ধর্ম [ বিশেষক্ষমতা ] আছে । অহঙ্কার জ্ঞানাদি অস্তঃকরণ ও বাহ্যকরণ, পরম্পর ভিন্নতা প্রাপ্ত হইয়া থাকে । যথা—বাহ্যকরণ শুলি সাম্প্রত কাল অর্থাৎ বর্তমানকালিক ও সমীপস্থ বস্তুতেই প্রযুক্তিমান—আর অস্তঃকরণ শুলি ত্রিকাল অর্থাৎ অতীত, অনাগত ও বর্তমান, এই কালগ্রন্থ ঘটিত বস্তুরই পরীক্ষক বা গৃহীত । অত্যন্ত অতীত বা অত্যন্ত অনাগত বিষয়ে বাহ্যেক্ষিয়ের কিছুমাত্র ক্ষমতা

নাই। যে বস্তু সমীপে নাই, যে বস্তু বর্তমান নাই, চক্ষঃ তাহাকে গ্রহণ করিতে পারে না, শ্রোতৃ পারে না, নাসিকা পারে না, ইত্তে পারে না, পদম পারে না, কেহই পারে না, কিন্তু মন পারে। কলনা শক্তির সাহায্যে মন সকলকেই গ্রহণ করিতে পারে। বাক্ত-ইত্তিবস্তুকে যে ত্রৈকালিক বস্তুর উপর আধিপুত্র করিতে দেখা যায়, তাহা সে অস্তঃকরণের সাহায্যেই করে। বাগিচ্ছিলের ত্রৈকালিকভাব অকাশ করা কেবল অস্তঃকরণের অনুবাদ মাত্র অর্থাৎ অস্তঃকরণ অগ্রে যে সমস্ত নিশ্চয় করে—বাক্য সেই শুলিকে বাহিরে বহন করিয়া আনে মাত্র। “যুধিষ্ঠির ছিলেন—কুকুপাণবদ্বিগেৱ যুক্ত হইয়াছিল—কহী অবতীর্ণ হইবেন—দেশের অবস্থা ভাল হইবে,”—এবশ্বাকার অতীত ও অনাগত ভাবের প্রকাশক বাক্য শুলি বাগিচ্ছিল স্বৰং অবধারণ পূর্বক প্রকাশ করে না। মন অগ্রে গ্রীকপ নিশ্চয় করিয়া দেয়—পশ্চাত্ত বাক্য তাহার অনুকরণ করে—অর্থাৎ সেই নিশ্চিতভাবকে বাহিরে বহন করে। অতএব, বাহ্যকরণ শুলি কেবল সাম্প্রত অর্থাৎ বর্তমান বস্তুর গৃহীতা—আর অস্তঃকরণ ত্রৈকালিক বস্তুরই গৃহীতা। নদীর পূর্ণতা দেখিয়া জ্ঞান হয় কোথা ও বৃষ্টি হইয়াছে—দূরোধ ধূম শিখা দর্শনে অনুমিত হয় তৎপ্রদেশে বহি আছে—অঙ্গ-গ্রহণকারী পিপীলিকাশ্রেণীর সংক্রণ দেখিয়া অনুমান করা যায় অচিরাত্ম বৃষ্টি হইবে— এ সকল নিশ্চয় করা। অস্তঃকরণের কার্য; বাহ্যকরণের নহে। অস্তঃকরণের এতাদৃশ শক্তি থাকাতেই দৃশ্যমান জগৎ এত উন্নত হইয়াছে। যুক্তি, ভক্তি, বিজ্ঞান, যে কিছু শাস্ত্রীয় ব্যাপার,—সমস্তই অস্তঃকরণের মহিমা \*।

অপিট, অস্তঃকরণের সাহায্য-ব্যতীত বাহ্যকরণের কিঞ্চিত্তাত্ত্বও কার্য্য-করিবার সামর্থ্য নাই। কিন্তু বাহ্যকরণের সাহায্য ব্যতীত অস্তঃকরণের অনেক বিষয়েই অধিকার আছে। যনে কর,—যদি কদাচিং বাহ্যিকির শুলি একেবারে ক্রিয়াশূন্য বা অবংস হয়, আর একমাত্র অস্তঃকরণ বর্তমান থাকে, তাহা হইলে অস্তঃকরণ কি তুষ্ণীষ্ঠাবে থাকিবে? —কথমই না। পূর্বকালের দৃষ্টি, শ্রুতি, আলোচিত ও অচুরত বিষয় শুলিকে সীর কলনা শক্তিতে আরোহণ করাইয়া বহুল বিচিত্র জীড়া করিতে থাকিবে। যদি কথম এমন ঘটনা হয় যে, বাহ্যিকিরের আগ্রাহী করিল না, অথবা যনের নিকট বিষয় সমর্পণ করিল না, বা পূর্বে কথম করে নাই, তাহা হইলে অস্তঃকরণের কি চূর্ণত্ব হয় বলা যায় না। বোধ হয়, ঝঙ্গপ হইলেও অস্তঃকরণ মির্দ্দাপার হইবে না। ফল, চক্ৰ-শ্রোতৃ-নাসিকা-রসনা-স্তুক,—ইহাদেৱ জপ, শৰ্ক, গৰু, রস, স্পর্শ, এই পাঁচটিৰ মধ্যে যথাক্রমে এক অক্টিতে এক একটিৰ অধিকার, কিন্তু যনেৰ অধিকার পাঁচটিতেই আছে। চক্ৰ অধিকার শক্তিতে নাই, শ্রোতৃৰ অধিকার ক্লপেতে নাই, কিন্তু যনেৰ অধিকার উভয়েতেই আছে। বাক, পাণি এবং পাদ প্রভৃতি কর্ষেজ্ঞিৰ পঞ্চকেৱ মধ্যেও ঝঙ্গপ নিয়ম অর্থাৎ একেৱ বিষয়ে অপরেৱ অধিকার নাই। বক্তৃব্য-বিষয়ে বাগিঞ্জিয়েৰ অধিকার গৃহীতব্য-বিষয়ে মাত্ৰ হস্তেজ্ঞিৰ অধিকার। বক্তৃব্য-বিষয়ে হস্তেজ্ঞি অধিকার এবং গৃহীতব্য-বিষয়ে বাগিঞ্জিয়েৰ অধিকার। এইজপ, প্রতোক ইত্তিৰে এক একটি নির্দিষ্ট অধিকার আছে পৰম্পৰ যনেৰ অধিকার অনিন্দিষ্ট অর্থাৎ সকল বিষয়েতেই আছে। এই নির্দিষ্ট, অস্তঃকরণ শুলি প্রথম, আৰু বাহ্যকরণ শুলি আঞ্চলিক অর্থাৎ অস্তঃ-

করণের অধীন । \* একগে জিজ্ঞাস্য এই যে, মন যদি ইতিহাস হইল, তবে তাহার গোলোক অর্থাৎ আশ্রয় স্থান কোনু প্রদেশ ?—

“মনের বাস তুমি কোথায় ?” কাপিল শাস্ত্রে ইহার নির্ণয় নাই । তবে সেৰের সাংখ্যকারীর “মাতি চক্রে বা ছৎপল্লে মনকে ছির করিবে” এই উপদেশে এবং সাংখ্যারূপত বোগিদিগের “ক্রমবো চ মনঃস্থানঃ” “জ্ঞ যুগলের অভ্যন্তর প্রদেশই মনের স্থান” এই কথায়, বোধ হয়, মন্ত্রকার্যস্তরের কোন এক প্রদেশই মনের স্থান । কোন কোন দর্শনে হৃদয়াভ্যন্তরই মনের স্থান বলিয়া বর্ণিত হইয়াছে । যাহাই হউক, মনের স্থান নির্ণয় করা ছাঃসাধ্য । আণিগণের চিন্তা, ধ্যান ও সুখ-চৃঃখাদির অনুভব প্রভৃতি মানসিক কার্য্যাংশত্তি কালে যে ক্রপ আকার ও ভঙ্গি প্রকাশ পায়, তাহাতে পূর্বোক্ত স্থানস্থরের অন্তর স্থানই মনের বাস তুমি হওয়াই স্বত্ব ।

ন্যায়াচার্যোরা বলেন, চক্ষঃপ্রভৃতি যাবৎ জ্ঞানেত্ত্বের স্থান যথন মন্ত্রক—তখন মনেরও স্থান মন্ত্রক । ষেহেতু মন ও জ্ঞানেত্ত্বের উভয়ই জ্ঞানের দ্বার অর্থাৎ জ্ঞানের কারণ ।

মন পদাৰ্থ কি ?—মনের কোনো আকার আছে কি না ?—মনের সহিত আস্তার সম্বন্ধ কি ?—মনের শক্তি ও অবাস্তুর প্রভেদ কত অকার ?—এ সকল বিষয় জগৎ-চলনা কালে বজ্রব্য—এক্ষণে কেবল মনের ইতিহাস পক্ষ বর্ণন করা গেল + ।

\* “স্মান্তঃকরণ্যা বৃষ্টি: স্বৈর বিষয়মন্দগ্নাহন্তি যজ্ঞাল । যজ্ঞারিবিষ্ফী কর্তৃত্ব যাহি ব্যাধি ছিয়াধি ।” [ সাংখ্যকারিকা ]

+ ম্যায় ও বৈশ্যেষিক মতে মন নিরবস্তু ও নিজা পদাৰ্থ । অপিচ, পরম-স্বাগুর ন্যায় সূক্ষ্ম । তজ্জন্য এককালে ছাই বা ততোধিক জ্ঞানের উৎপাত্তি হয়ে না । মনঃ পরিষ্কারে এক সূক্ষ্ম যে, এক ইতিহাসের সহিত সংযুক্ত হইলে আহি-

## যুক্তি ও যৌক্তিক জ্ঞান ।

[ অমুমান ও অমুমিতি ]

প্রত্যক্ষ ঘটিত সমষ্টি বক্তব্য শেষ করা হইয়াছে । সম্পত্তি যুক্তি ঘটিত বক্তব্যে অবৃত্ত হইয়া যাউক ।

পূর্বকথিত ঐন্তিয়ক-জ্ঞানের সহিত এই যৌক্তিক-জ্ঞানের অত্যন্ত ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ । সেই হেতু ইন্তিয়-পরীক্ষাপ্রকরণেও নিয়ম গুলি এখানেও স্মরণ করা কর্তব্য । ইন্তিয় পরীক্ষা প্রকরণের এক স্থানে বলা হইয়াছে যে, “ ইন্তিয় কেবল বক্তৃর সামান্য আকার [ অস্পষ্ট ছবি ] গ্রহণ করে মাত্র, তমিষ্ঠ বিশেষণ গুলির কল্পনা বা ভাল মন্তব্য বিবেচনা করেন । কারণ, বিবেচনাশক্তি বা কল্পনাশক্তি, মন ভিন্ন

তাহার প্রদেশ থাকে না, স্থুতিরাং তৎকালে অপর ইন্তিয়ের সহিত সংযোগ ঘটে না । রসনার কার্য মাধুর্যাদি রস গ্রহণ করা, আর, তৎকের কার্য শীতো-কাদি স্পর্শ গ্রহণ করা,—এতভূতয়কে আমরা ভোজন কালে এক কালীন হয় মনে করিয়া থাকি—বক্তৃতঃ তাহা হয় না । উহা পূর্বাপর ক্রমেই হইয়া থাকে । পরম্পরাগতভাবে জ্ঞানের মধ্যে এত স্থুতি কাল ব্যবধান থাকে যে, তাহাদের পূর্বাপরী ভাব কোন ক্রমেই লক্ষ্য হয় না । শাস্ত্রকারীরা এই ব্যাপারটি শতগুজ ভেদেন ন্যায় কল্পনা করিয়া লোকের বৃক্ষাকার করাইয়া থাকেন । শত পত্র ভেদেন ন্যায়ের মর্জন এই যে, এক শত পত্র পত্র একটা শৃঙ্খলা থারা এক বেগে বিষ করিলে, তাহা যেমন এক কালোই বিষ হইল মনে করা যায়, কিন্তু তথ্যে যে, বিষ হওয়ার পূর্বাপরী ভাব আছে, তাহা আর লক্ষ্য হয় না ; সেইরূপ উক্ত জ্ঞানসম্বয়ের মধ্যেও পূর্বাপরী ভাব থাকিলেও তাহা শীঘ্ৰতা নিবন্ধন উপলক্ষ হইয় না ।

উক্ত বক্তৃ বনের আর একটি গুণ আছে । লোকে তাহাকে সংস্কার বলে । এই সংস্কার-বনের অর্থ অনেক অকার । কোম এক বক্তৃতে বেগ উৎ হিত করিলে, অথবা কোমবন্ধনতে কিংকিং চলন কিয়া উপস্থিত করিলে, তজ্জ্বল্য যে বেগ উৎপন্ন হয়, তাহাকেও সংস্কার বলে—আবার আকুকন, অসারণ, ও স্পন্দন, বন্ধুরা জন্মে তাহাকেও সংস্কার বলে । (এই সংস্কার বক্তৃবিশেষে পার্থিব প্রয়োগের গুণ—শত বিশেষে জল, ও তৈজস পদার্থেরও গুণ, শুটে) বক্তৃর স্মরণ

অন্য কাহারও নাই ।” পূর্ব কথিত বৃত্তান্তের মধ্যে এই অংশটি আপ্যাতক: স্থির রাখিতে হইবে । কারণ, এই অংশই বাবৎ-যৌক্তিক জ্ঞানের বীজ, ভিত্তি, বা জীবন । অগ্নিকামী পুরুষ, দূর হইতে ধূম দর্শন করিয়া, কুসুমার্থী বাস্তি গম্ভীর আত্মাণ করিয়া, অনেক সময়ে অগ্নির নিমিত্ত ও কুসুমের নিমিত্ত ধাবিত হইয়া থাকে । কেন হয় ? না যৌক্তিক জ্ঞান তাহাদিগের দ্বারে আকৃত হইয়া তাহাদিগকে উদ্ভেজনা করিতে থাকে যে, যাও—ঞ্জিকে যাও—অগ্নি পাইবে, কুসুমও পাইবে ।

সূর্য উদয় হইয়াছেন, অস্তে যাইবেন, পুনর্বার উদয় হইবেন । পুনর্বার উদয় হইলে কল্য হইবে, কল্যের পর পরশ, তৎপরে তৎ-পরশ, ইত্যাদিক্রমে সংগৃহীত একটি সহস্র সংবৎসরাত্মক কালকে

হওয়া এবং ‘ইহা সেই বস্তুই বটে’ ইত্যাকার প্রত্যাভিজ্ঞা উপস্থিত হওয়া বাহার অভাবে হয়, তাহাকেও সংস্কার বলে । এই তিনি একাগ্র সংস্কারের মধ্যে অথবা ও বিভীষণ বিধি সংস্কার মনের ধৰ্ম, তৃতীয়টি আজ্ঞার ধৰ্ম ।

শারীর বিশ্যা বিশ্বারদ শহীদি চরক বলিয়াছেন, ইঞ্জিয় ও মন, আজ্ঞার সহিত সংযুক্ত হইলে আজ্ঞার চৈতন্য জন্মে । আজ্ঞার চেতনিতা মন—ইঞ্জিয় সকলের প্রেরয়িতা মন—বেগ, স্পন্দন, আকৃষ্ণন, প্রসারণ, তাবেতেরই জনক ও উদ্ভেজক মন । (এই সকল দেখিয়া, মনের বা মনের আধারের তত্ত্বসম্বন্ধ কলনা করা যাইতে পারে । বোর্থ হয় আর্দ্ধেরা, বিদেশীরদিগের কর্তৃত তাড়িত পদার্থকেই পার্থিব, জলীয়, বায়বীয় ও তৈজস পরমাণু বৃত্তি বেগাখ্য সংস্কার বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন । তৃতীয় জ্বরের পরিপাক বশতঃ যে শক্তিশক্ত জন্মে, তাহাতে উক্ত চতুর্ভুব্য পদার্থেরই সমাবেশ আছে, ইতরঃ তাহাতে তাড়িতও আছে । ঐ তত্ত্বে সন্তুষ্ট হাল হইতেই উক্তুত হইয়া আজ্ঞাকে চৈতন্য যুক্ত করে—ইঞ্জিয়দিগকে পরিচালন করে—লজ্জা নামক আকৃষ্ণন, আজ্ঞাদ নামক প্রসারণ, এই সংগ পরিপন্থনাদি সকলক্ষ্মীয়াই বির্কাহ করে ।) ইত্যাদি প্রকার নিগৃহ তাৰ সকল আটোন স্বার্থনিক দিগের বির্যে মধ্যে শুকাইত আছে ।

মহুষ্য এক নিমেষ পরিমিত কালের মধ্যে ধ্যানিত করিয়া শত সহস্র শিল্পী, শত সহস্র দ্রব্য সম্ভাব, সহস্র সহস্র প্রাণিবল সাপেক্ষ বৃহত্তর কার্য্যে প্রবৃত্ত হয়। কেন হয়? না ঘোষিক জ্ঞান তাহাদিগের হৃদয়ে আরোহণ করিয়া প্রলোভন দেখাইতে থাকে যে, ইহা কর—এইরূপে কর। অধিক কি, প্রাণিগণের যে কিছু কার্য্য প্রতিক্রিয়া, সম্মুক্ত ঘোষিক জ্ঞানের মহিমা। ঘোষিক জ্ঞান বদ্যপি প্রাণি হৃদয়কে উৎসাহিত না করিত, তাহা হইলে এ জগতের মানবিক (মহুষ্যসাধ্য) উন্নতি কিছুমাত্র হইত না।

ব্যবহারের ঘোগ্য দৃশ্য-পদ্মার্থের স্থষ্টিকর্তা হই বাঢ়ি। প্রকৃতি, আর পুরুষ। কোন কোন মতে জৈবের ও জীব। প্রকৃতি অহকারাদি জগমে ভূত-ভৌতিক বহুল পদ্মার্থে পরিণত। হইতেছেন; জীব ভাবাপন্ন পুরুষ, সেই শুলি লইয়া ঘোষিকজ্ঞান-দহায় মনের সাহায্যে মানবিধ বাহ্য দৃশ্যের নির্মাণ করতঃ জগতের বৈচিত্র্য সম্পাদন করিতেছে। জৈবের বাদীরা বলেন, জৈবের ও জীব, এই উভয়ের কর্তৃত্বে এই বিচিত্র জগৎ পরিপূর্ণ। জৈবের বাহ্য স্থষ্টি করিয়াছেন, তাহা এক প্রকার—জীব যাহা স্থষ্টি করে, তাহা অন্য প্রকার। জীব, জৈবের স্থষ্টি পদ্মার্থ-লইয়া তাহার উপর কিঞ্চিৎ কল্পনা নিয়োগ [কিঞ্চিৎ কল্পাস্তর] করে মাত্র। জৈবের জল, বায়ু, তেজস্ব প্রভৃতি স্থষ্টি করিয়া রাখিয়াছেন—জীব সেই শুলি লইয়া গৃহ, কৃত্য, ঘট, পট, ইত্যাদি নির্মাণ করিতেছে। জৈবের, মহুষ্য স্থষ্টি করিয়াছেন, আমরা তাহারই উপর পিতৃভাব, মাতৃভাব, জীভাব, ভাতৃভাব প্রভৃতির কল্পনা করিতেছি। এইসম্পর্কে জৈবের ও জীব, উভয়ের উভয়বিধি কর্তৃত্ব থাকাতেই জগতের এত বিচিত্রতা। পরম্পর, জৈবের কৃত জ স্মৃত, অবিনশ্বাসাধীন—আর

জীবের কর্তৃত ক্ষণভঙ্গের ও নবৰংশাদি দোষাদ্বারা দোষাদ্বারাত । যাহা ঈশ্বর হইতে উৎপন্ন হয়, তাহাই প্রকৃত স্থষ্টি—জীব হইতে নাহি জন্মে, তাহা স্থষ্টি নহে, তাহা নির্মাণ । এই কথা ঈশ্বরের সেবকেরা ব্যক্ত করেন—কিন্তু ঈশ্বর-নাস্তিক সাংখ্যের মনোভাব অন্যবিধি । সাংখ্য বলেন, ঈশ্বর স্বয়ং অসিদ্ধ স্বতরাং তাহার কর্তৃতও অসিদ্ধ । প্রকৃতি তিনি অন্য কাহারও কর্তৃত নাই । তবে কি না, কর্তৃত্বভাবা প্রকৃতির আবেশে জীবভাবাপন পুরুষের কাননিক কর্তৃত্ব স্বীকার করা যায় । প্রকৃতি-সমালিঙ্গিত পুরুষই সংসারি-জীব নামে ব্যবহৃত হয় । এই সকল জীবের মূলে কর্তৃত্ব শক্তি না থাকিলেও ইহারা প্রকৃতির কর্তৃত্বে কর্তা হইয়া আছে । এতবিধি কাননিক কর্তৃত্বশালী জীব, আর প্রকৃত-কর্তা প্রকৃতি, এই উভয়ের উভয়বিধি কর্তৃত্বে জগন্মযন্ত্র যন্ত্রিত হইতেছে এবং তদ্বাদ্যে জীব যাহা নির্মাণ করিতেছে, তাহা জৈবিক স্থষ্টি বা জৈবিক-নির্মাণ, আর যাহা প্রকৃতি হইতে সমৃত্ত হইয়াছে, হইতেছে বা হইবে, সে সমস্ত প্রাকৃতিক স্থষ্টি । \*

ঐ জৈবিক-নির্মাণ হই প্রকার । প্রথমতঃ আস্তর-নির্মাণ, অর্থাৎ [ মনে মনে গঠন ] পশ্চাত বাহ্যনির্মাণ । এই আস্তর-নির্মাণের এমনি আশ্চর্য গতি যে, যে বাহ্যদৃশ্যের নির্মাণ কালে যে কাল, যত দ্রব্য, যত লোক-বল অপেক্ষা করে, সেই দৃশ্যটির আস্তরনির্মাণ-কালে তত কাল, তত দ্রব্য, তত লোক বল, কিছুই লাগে না । জীব, ক্ষণ-পরিমিত-কালের মধ্যে বিনা দ্রব্যে, বিনা সাহায্যে, এমন এক দৃশ্য-নির্মাণ করিতে পারে যে, সেই দৃশ্যটির বহির্নির্মাণ-কালে দশ সহস্র শিল্পী, শত সহস্র দ্রব্যসংগ্রহ ও অধিগুরুত্বমান একটি দীর্ঘকাল

( \*) “ইন্দ্রৈয়ামি জীবিত স্থষ্টি” দীর্ঘ বিবিধতি । [ বৈতবিবেক ]

ব্যক্তির করিলেও তাহা সুসম্পদ হব না । আন্তরক্ষণ ও বাহ্যক্ষণের মধ্যে এইকপ সমধিক প্রভেদ আছে । আমরা পল্লী, গ্রাম, নগর, সেতু, অট্টালিকা প্রভৃতি যে কিছু জীব-নির্বিত দৃশ্যপরিপাটী দেখিতে পাই, সে সমস্তই এক সময়ে না এক সময়ে জীবের অন্তরে ছিল । অন্তরে না থাকিলে জীব কদাপি তাহা বাহিরে উপস্থিত করিতে পারিত না । জীব, অগ্রে মনে মনে নির্মাণ করে, পশ্চাত বাহিরে নির্মাণ করে । মনে মনে যাহার নির্মাণ করা গেল না, তাহা বাহিরেও নির্মিত হইবে না । এই নিয়ম সার্কোনিক এবং অব্যতিচারী । \*

যুক্তি ও বৌক্তিক জ্ঞান বলিতে গিয়া এ সকল বলা কতকটা অপ্রাপ্তিক হইলেও বলিতে হইল । কারণ, ইছাই যুক্তির ভিত্তি বা মূল । যুক্তির সহিত বাহ্যবস্তুর একপ ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ ও সংঘর্ষ আছে যে যাহার ছানামাত্র ব্যক্ত করিতে হইলে লিখিত প্রস্তাব আপনা হইতেই আয়ুলাভ করে । বিশ্বেতৎ বাহ্যবস্তুর সহিত মানব-মনের সম্বন্ধ, এক পদার্থের সহিত অপর পদার্থের আশ্রয় সহচারিত্ব, যুক্তির স্বত্ব এবং বৌক্তিক জ্ঞানের মহিমা, [ যে সকল বিষয় চিন্তা করিলে আপনা আপনি অক্ষর্য্যাবিত হইতে হয় ] এসকল বিষয় কতকটা পর্যালোচনা না করিলেও যুক্তির প্রকৃতচিত্র নির্মাণ করা যাইতে পারে না—অন্ততঃ এজন্যও আমাকে কিঞ্চিৎ বলিতে হইল ।

অপিচ, অদ্বালু আন্তিক জীববিদ্যানী পুরুষেরা বলেন,—

“জিমীতঃ জিক্যাযঃ স ব্যতু কিমুপাদভিমুবগঃ,

জিমাদ্বাদী ধাতা ক্ষজিতি কিমুপাদান হৃতি ষৎ ।”

( ১ ) “অন্তরাচার্যবৃ বিদিদ্বিল পদান্তুরীতি কর্তব্য ।”

“সংস্কার্য” নৈম ইকালি কর্তৃত্ব মুক্তবর্তী ।

অগ্রার সমস্তান্তর হি বিদ্বি; দীর্ঘক্ষিতুকী ।” [ বনগর্জ ]

ଦେଖିବ ଜଗଂ ଶୁଣି କରିଯାଛେନ । କିନ୍ତୁ ତିନି କି ଅକାରେ—କି କୌଣସି—କିନ୍ତୁ ଯତେ—କୋଥାର ଥାକିଯା—କି ଦିନୀ ନିର୍ମାଣ କରିଲେନ ?—ବନ୍ଦି ଏହି ମକଳ ବିଷୟ ବୁଝିତେ ଆରୋହଣ କରାଇତେ ଚାଓ—ତବେ ଯୁକ୍ତି କୁଶଳ ସଂକ୍ଷିତାତ୍ମା ପ୍ରକରେର ଆନ୍ତର-ଶୁଣ୍ଡର ମୃଷ୍ଟାଙ୍ଗ ଅଚୁରଣ କର—ମହାହିତ ହିଁଯା ଚିତ୍ତା କଟୁ—ବୁଝିତେ ପାରିବେ ସେ ଦେଖିବ କି ଅକାରେ କି କୌଣସି ଏହି ବିଚିତ୍ର ଜଗଂ ଶୁଣି କରିଯାଛେନ, କେନ ନା, ଏକ ମଧ୍ୟରେ ଇହା ଦେଖିବରେରେ ସଂକଳନେ ଛିଲ । ଫଳ, ସଙ୍କଳାତ୍ମକ ମୌକିକ ଜ୍ଞାନେର ମହିମା, ଶକ୍ତି, ପରିମାଣ, କିଛୁରାଇ ଇମଭା କରା ଯାଇ ନା ।

ଅତାଦୂଷ ମହିମାଦିତ ମୌକିକ ଜ୍ଞାନେର ମହିତ କାହାର ନା ପାରିଚିହ୍ନ ଥାକା ଉଚିତ ? କିନ୍ତୁ ତେପକେ ଏକ ବଳବନ୍ଦ ପ୍ରତିବନ୍ଦକ ଆଛେ । ଅନୁତ ଯୁକ୍ତି ଓ ଅନୁତମୌକିକ-ଜ୍ଞାନ, ଆର କତକଞ୍ଚିଲି ଯୁକ୍ତ୍ୟାଭାସ ଓ ମୌକିକାଭାସ ଅର୍ଥାତ୍ ଅନୁତ-ଯୁକ୍ତି ଓ ଅନୁତ-ମୌକିକ-ଜ୍ଞାନେର ତୁଳ୍ୟ ବେଶଧାରୀ କତକଞ୍ଚିଲି ଡନ୍ତ ଯୁକ୍ତି ଓ ଜ୍ଞାନ ସର୍ବଦାଇ ଏକତ୍ର ବାସ କରେ, ହୁତରାଂ ତତ୍ତ୍ଵଧ୍ୟ ହିଁତେ ଅନୁତ ଯୁକ୍ତି ଏବଂ ଅନୁତ-ମୌକିକ-ଜ୍ଞାନକେ ଚିନିଯାଇଲୁ ହୁକାଠିନ । ଅନୁତ ଯୁକ୍ତି କି ? ଚିନିତେ ନା ପାରିଲେ, ଏକଟା ଯୁକ୍ତ୍ୟାଭାସ ମାତ୍ର ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ତଜନିତ ଜ୍ଞାନେର ଅନୁଗାମୀ ହିଁଲେ, ମହୁବାକେ ପିନ୍ଦେ ପିନ୍ଦେ ଅତାରିତ ହିଁତେ ହସ୍ତ । ଅତଥବ, ସେ ଉପାର୍ଜିତ ହଟକ, ଅର୍ଥମତଃ ଅନୁତ ଯୁକ୍ତି-କିନ୍ନପ—ତାହା ଜ୍ଞାତ ହୁଯା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଜାନିବାର ଉପାର୍ଯ୍ୟ କି ? ଯୁକ୍ତି ବା ମୌକିକଜ୍ଞାନ ଏକଟି ନହେ, ତାହା ଅସଂଖ୍ୟ, ହୁତରାଂ ଅସଂଖ୍ୟ-ମୌକିକଜ୍ଞାନେର ଏକ ଏକଟି କରିଯାଇଲୁ, ଚିନିତେ ହିଁଲେ, ସମସ୍ତ ଜୀବନ ସ୍ୟାମ କରିଲେବୁ ଶେବ ହିଁବେ ନା । ଯଦ୍ୟପି ଅନୁତ ଯୁକ୍ତିର କୋଣ ବିଶେଷ ଲକ୍ଷ ଥାକେ, ତାହା ହିଁଲେ ସେଇ ଲକ୍ଷ

যাহাতে যাহাতে দেখিতে পাইব, তাহাকেই প্রকৃত যুক্তি বলিয়া গ্রহণ করিব, অন্যকে পরিত্যাগ করিব; কেন না, একটির লক্ষণ অবগত থাকিলে তদ্বারা তজ্জাতীয় সমস্ত পদার্থের অবগতি লাভ করা যাইতে পারে। অতএব প্রকৃত যুক্তির বদি কোন প্রকার লক্ষণ থাকে— তবেই মহুষ্য যুক্তি-পরিচয়ে নৈপুণ্য লূভ করিতে পারে, নচেৎ না \*।

যুক্তি-নিপুণ দার্শনিক পণ্ডিতেরা বলেন, কোন বিষয়ে মহুষ্যের হতার্থস হওয়া উচিত নহে। সকল বিষয়েই যথন একটা না একটা লক্ষণ আছে, তখন যুক্তি বা যৌক্তিকজ্ঞানের লক্ষণ আছে। প্রকৃত যুক্তি ও প্রকৃত যৌক্তিকজ্ঞানের লক্ষণ আপাততঃ এইরূপ অবধারিত কৰ ;—

“এই জগতে পৃথক পৃথক, বা একত্রিত, অথবা পূর্বাপরীভাবে [কার্য কারণ ভাবে] অবস্থান করে, দ্বিতীয় পদার্থ বহল পরিমাণে আছে। তত্ত্বাদ্যে যাহার সহিত যাহার অবিনাভাব সম্বন্ধ অর্থাৎ পরম্পর অবিযুক্ত বা অপৃথক্ভাবে অনুস্থৃত থাকা স্বাভাবিক বলিয়া অবধারিত আছে, তাহার একটির উপলক্ষ হইবামাত্র অন্যটির সহিত যে স্বাভাবিক অবিনাভাব সম্বন্ধ আছে, মনে মধ্যে সেই সম্বন্ধের স্মরণাত্মক-জ্ঞান উপস্থিত হইয়া যে তরিষ্যে মনের পরীক্ষাত্মক ব্যাপার উপস্থিত হয়—তাহারই নাম যুক্তি এবং তাহারই ফল বা তৎসম্মুখ জ্ঞানের নাম যৌক্তিক জ্ঞান।”

এই লক্ষণটি কাপিল স্মত্রের অনুসারী +। স্মত্রকার মাত্রেই সংক্ষেপ বক্তা। স্মত্র দ্বারা নানাবিধ অর্থ ও রীতি-পদ্ধতির স্মচনা

( \*) “ক্ষমযীচ্যদি পদার্থলী বাল্মী মালি পৃথক্ক্লমঃ।

স্মত্রষ্টিৰ ত্র মিজ্জালা-সৰ্ব যালি বিদ্যুতঃ।।” [সায়োচার্য]

( + ) “মতিবিষ্ণুমঃ মতিবিষ্ণুম অনুমালম্।” [কাপিলস্মত্র]

ମାତ୍ର କରାଇ ତାହାଦିଗେର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ସ୍ପଷ୍ଟ କରିଯା ବଳା କେବଳ ଆଚାର୍ୟ-ଦିଗେର ରୀତି, ଶ୍ରୀକାରଦିଗେର ନହେ । ଶ୍ରୀକାରେରା ସ୍ପଷ୍ଟ କରିଯା ବଲେନ ନା ବଲିଯା, ଆଚାର୍ୟେରା ସେ ସମ୍ମତ ସ୍ପଷ୍ଟ କରିଯା ବଲେନ । ଶ୍ରାଦ୍ଧାର୍ଥକାଳେ ଯେ ପଥେ, ଯେ ରୀତିତେ, ଯେ ପ୍ରକାରେ ଯେ ଯେ ଅର୍ଥେ ବିନ୍ଦାର କରିତେ ହିବେ, ବନ୍ଦୁବ୍ୟ ବିଷୟେ ଶୁଣିର ସେ କ୍ରମେ ଚିତ୍ରିତ କରିଲେ ସ୍ପଷ୍ଟ ହିବେ, ସେ ସମ୍ମତ ଶ୍ରତ ମଧ୍ୟେ ଆଂଶିକଙ୍କାପେ ନିହିତ ଥାକେ । ଆଚାର୍ୟେରା ସେଇ ସେଇ ଅଂଶ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯାଇ ତାହାକେ ବିନ୍ଦାର କରେନ । ଯୁକ୍ତି ଓ ବୌଦ୍ଧିକ-ଜ୍ଞାନେର ଲକ୍ଷଣ ଯାହା ବଳା ହିଲ, ତାହା ଶ୍ରାଦ୍ଧାମୁଦ୍ରା ବଲିଯା ସ୍ପଷ୍ଟ ହୟ ନାହି, ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ହୟ ନାହି । ଏଜନ୍ୟ ପୁନଃଉତ୍ଥାକେ ଆଚାର୍ୟଦିଗେର ରୀତିତେ ବଳା ଆବଶ୍ୟକ, କିନ୍ତୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆଚାର୍ୟ-ରୀତିତେ ବଲିତେ ଗେଲେ ଏହି ପ୍ରସ୍ତାବ ଏତ ବିନ୍ଦୀର୍ଘ ହିବେ ଯେ କେବଳ ଏହି ବିଷୟେ ନିମିତ୍ତ ଏକଥାନି ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ପୁଣ୍ୟ ନା କରିଲେ ତାହା ସଙ୍କୁଳନ ହିବେ ନା । ଶୁତରାଂ ଅବିକଳ ଆଚାର୍ୟ ରୀତିର ଅହୁମରଣ ନା କରିଯା ତମିଥ୍ୟ ହିତେ ଅବଶ୍ୟ-ବନ୍ଦୁବ୍ୟ ଶୁଳ ଶୁଳ ଅଂଶ ଗୁଲିକେଇ ବିବୃତ କରା ଯାଇତେଛେ ।

କୋନ ପଦାର୍ଥ, କୋନ ଏକ ପଦାର୍ଥେର ସହିତ ନିୟମ ଅବଶ୍ୟନ କରେ,—କୋନ ଏକ ବନ୍ଦୁର ଅଭାବ ହିଲେ, ତେଣୁକୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ବନ୍ଦୁରେ ଅଭାବ ହୁଏ,—କୋନ ଏକ ପଦାର୍ଥ ଉତ୍ପନ୍ନ ହିଲେ, ତେଣୁକୁ ବା ତାହାର ଅବ୍ୟବହିତ ପରେ, ଅନ୍ୟ ଏକ ପଦାର୍ଥ ଜନ୍ମ ପ୍ରାହୃଣ କରେ,—ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରକାରେ ଏକ ପଦାର୍ଥେର ସହିତ ଅପର ପଦାର୍ଥେର ଯେ ସାଭାବିକ-ମସନ୍ଦ ଥାକାର ନିୟମ ଦୃଷ୍ଟ ହୁଏ, ଦେଇ ସାଭାବିକ ସମ୍ବନ୍ଧେର ନାମ ଅବିନାଭାବମସନ୍ଦ ଓ ବ୍ୟାପ୍ତି ।

ପଦାର୍ଥେ ପଦାର୍ଥେ ଯେ ସାଭାବିକ-ବ୍ୟାପ୍ତି ବିଦ୍ୟମାନ ଆଛେ, ଦେଇ ସାଭାବିକ ବ୍ୟାପ୍ତି ଥାକାଇ ଯୁକ୍ତିର ପୂର୍ବ କ୍ରମ, ଆର ମହୁବ୍ୟ-ମନେ ତାହାର ଅଭାବ ମଂକ୍ଷାର ମୁଲିତ ହୁଏଇ ଉତ୍ତର ଜ୍ଞାପ । ଏହି ଉତ୍ତରବିଧ କ୍ରମ

একত্রিত হইলেই বুক্তি জীবন লাভ করিতে পারে, নচেৎ পারে না।  
বহির সহিত ধূমের, \* চলন ক্রিয়ার সহিত বেগের, স্বাভাবিক ব্যাপ্তি

\* যদি কাহারও এমন জ্ঞান থাকে যে, বাল্প ও ধূম একই বস্তু, তবে তিনি অনেক সময়ে অনেক বিজ্ঞান ঘটাইবেন। ফল, ধূম ও বাল্প অত্যন্ত ভিন্ন পদাৰ্থ। বাল্পে অস্ত পদাৰ্থৰ লেখমাত্ৰ নাই কিন্তু ধূমে আছে। বাল্প কেবল কস্তকগুলি জলীয় পৱনাগুৰু। ধূমে জলীয় পৱনাগুৰু আছে পাৰ্থিব পৱনাগুৰুও আছে। ধূমের পাৰ্থিবাংশ থারা পড়ে কজ্জলে। একটি তৈজস পাত্ৰের গাত্রে জ্বেল অক্ষণ কৰিয়া ধূমোদাম ঢালে ধূত কৰিলে ধূমের সমষ্টি পাৰ্থিবাংশ ঐ পাত্ৰের গাত্রে আবক্ষ হইবে। যদি কেহ বিশুল্ক পৃথিবীধাতুৰ রূপ জানিতে ইচ্ছা কৰেন, তবে তিনি কজ্জলের প্রতি সৃষ্টিপাত কৰন। কেন না, ঐ প্রকাৰ রূপই পৃথিবীৰ স্বাভাবিক রূপ। জলের স্বাভাবিক রূপ ভাস্ব ভুঁতু। ইহা পৰীক্ষিত কি অপৰাধিক্রিত, কে জানে?—উহা কিন্তু “যম্ভুর্ব মন্ত্যুধিবী, যম্ভ ঘৰ্জন মহৰ্পা”—ইত্যাদি বৈদিকবাকো গ্ৰন্থিত আছে। অৰ্থ এই যে পৃথিবী ধাতু কৃকৰ্বণও জল ধৃতু শুলুবৰ্দ। ধূমে পাৰ্থিবাংশ আছে, জলাংশও আছে। বাল্পে কেবলমাত্ৰ জল আছে। [ বায়ুৰ অংশ ধাকিলেও তাহা এহমে ধৰ্ত্বা নহে, কেন না বায়বীয় পৱনাগুৰু থারা কখন কঠিম শ্পৰ্শ জন্মে না এবং সে নিজেও ঘনীভূত হয় না ] এতন্ত্রিবৰুণ ধূম অপেক্ষা বাল্প শুলুবৰ্দ (কাণ্ডালে বৰ্দ) আৱ বাল্প অপেক্ষা ধূম কিছু কৃকৰ্বণ। ধূমে পাৰ্থিবাংশ আছে বলিয়া, যে বস্তুতে ব্যাপক কাল ধূম শ্পৰ্শ হয়, সে বস্তু মলিন হয়, কিন্তু শতবৎসৱ বাল্প শ্পৰ্শ হইলে সে পদাৰ্থ মলিন হইবে না, অভ্যুত, বাল্প স্বীয় জলাংশ থারা সেই বস্তুকে আৰ্ত্র রাখিবে। অপিচ, বাল্প ও ধূম এক কাৰণেৰণ পৰম নহে। ধূমের কাৰণ সাধাৰণ উপস্থিৎ। উব্যুতা বাতিয়োকে বাল্প জন্মিতে পারে না। উব্যুতা, গভীৱজল জলাশয়েৰ মধ্যেও বাস কৰে—অগ্ৰি অভূতি তৈজস পদাৰ্থেও বাস কৰে। শীতকালে যে, জলাশয় হইতে বাল্প উৎপন্ন হয়, সে বাল্পেৰও কাৰণ উব্যুতা। জলেৰ মধ্যে উব্যুতা থাকে কি না, তাহা তিনিই অমুধাবন কৰিতে পাৰিবেন, যিনি শীতকালেৰ অতি-অভ্যুতে বৰ্দী ভুলে থান কৰিয়াছেন।

বাল্প ও ধূমের প্রায় একাকাৰতা আছে বলিয়া, কখন কখন বাল্পেতে ধূম আৱ অধিক্ষেত্রে পারে বটে, কিন্তু ধূম ও বাল্প কোন সতৰ্কেই এক পদাৰ্থ নহে। বাল্পেতে ধূম-অৰ্থ হইলে, সেই অমৃগৃহীত ধূমেৰ থারা বহিৰ সত্তা নিষ্কাৰ হইবে না কিন্তু তৎপ্ৰদেশে সাধাৰণ উব্যুতাৰ সত্তা নিষ্কাৰ হইবে। এই সকল বিষয় স্বায়ত্বহীন ও বৈদ্যুতিকদিগৰ প্ৰয়োগে বিস্তুৱিত হৰণে প্ৰতিপূৰ্ণিত হইয়াছে।

আছে । দেখিয়া দেখিয়া, যদ্যপি কোন অস্তুর্যের সংস্কার করে যে, ধূম থাকিলে নিশ্চয় অগ্নি থাকে, আর বেগ উপস্থিত করিলে চলন অবশ্য হইবে, তাহা হইলে সেই অস্তুর্যের নিকট যুক্তি সীম শরীর বিস্তার করিবে, অন্যের নিকট করিবে না ।

কোথাও ব্যাপ্তি দর্শন করিলে, তাহা স্বাভাবিক কি অস্বাভাবিক, পরীক্ষা করিতে হয় । যদি পরীক্ষা হারা নিশ্চয় হয় যে, সে ব্যাপ্তি স্বাভাবিক নহে, কোন পদার্থান্তরের সংসর্গাধীন ঘটিয়াছে; তাহা হইলে সেই ব্যাপ্তিকে অস্বাভাবিকব্যাপ্তি বলিয়া পরিহার কর । যদি পরীক্ষা প্রয়োগ করিলেও তাহাতে পদার্থান্তরের সংযোগ লক্ষ্য না হয়, তবে তাহাকে স্বাভাবিক ব্যাপ্তি বলিয়া গ্রহণ কর ।

মনে কর—কোথাও ধূম ও বহির সামান্যান্তরিকরণ [ এক স্থানে অবস্থান ] দৃষ্ট হইল । হইলে, প্রথমতঃ ইহাই দেখা আবশ্যক যে, ধূম ও বহি, এতদুভয়ের মধ্যে কোন্ট্রি সহিত কোন্ট্রি স্বাভাবিক ব্যাপ্তি আছে । বহির সহিত ধূমের ? কি ধূমের সহিত বহির ? যদি বহির সহিত ধূমের স্বাভাবিক অবিনাভাব সম্বন্ধ থাকা নির্ণয়হয়, তবে ধূমের সম্ভাব বহির সম্ভা নিশ্চয় হইবে । আর যদি ধূমের সহিত বহির অবিনাভাব থাকাই নিশ্চয় হয়, তাহা হইলে বহির সম্ভাব ধূমের সম্ভা নির্ণয় করিতে হইবে । অতএব, কোন্ট্রি সহিত কোন্ট্রি অবিনাভাব সম্বন্ধ স্বাভাবিক, তাহা নির্ণয় করিবার নিমিত্ত পরীক্ষা প্রয়োগ করা আবশ্যক । সে পরীক্ষা অন্য একার নহে, কেবল দাহ্য পদার্থের প্রক্ষেপ ও নিষ্কেপ [ অর্থাৎ একটি দাহ্য পরিজ্যাগ করিয়া অন্য আর একটি দাহ্যের সংযোগ করা ] । পরীক্ষা প্রয়োগ করিলে ইহাই নির্ণীত হইল যে, বহির সহিত অলীক-পরমাণুবহুদাহ্য-পরা-

থের সংযোগ হইলেই ধূম জন্মে, তৈজস পদার্থের সহযোগে ধূম জন্মে না। কেন না, বহি মধ্যে এক ধূম কাষ্ঠ নিক্ষেপ করিলে, তাহার দাহন কালেই ধূম জন্মে, কিন্তু এক ধূম স্ফুরণ নিক্ষেপ করিলে, সেই স্ফুরণ থেওর দাহন কালে ধূম জন্মে না। অতএব, ধূম ও বহির স্বাভা-বিক ব্যাপ্তি-জিজ্ঞাস্ত্ব-ব্যক্তির ইহাই অবধারণ করা কর্তব্য যে, বহির সহিতই ধূমের স্বাভাবিক ব্যাপ্তি, ধূমের সহিত নহে। ধূমের সহিত বহির যে ব্যাপ্তি দেখা গিয়াছিল, তাহা স্বাভাবিক নহে। তাহা পদার্থান্তরের [ দাহ্য বিশেষের ] সংযোগ বশতঃই ঘটিয়াছিল। এই ক্লপ নির্ণয়ের ফল এই যে, কোথাও অবিছিন্ন মূল ধূমের উদগম দেখিতে পাইলে, তন্মূলে বহি প্রাপ্তির আশা করা যাইতে পারিবে, কিন্তু বহি মাত্র দেখিয়া কজ্জল সম্পাদনের নিমিত্ত তদুপরি ধূমের আশা করা যাইতে পারিবে না।

যে কারণ দ্বারা ব্যাপ্তির অস্বাভাবিকত্ব নির্ণয় করা যায়, সেই কারণ-দ্রব্যটির নাম উপাধি। জলীয়-পরমাণুবহুল দাহ্য পদার্থের সংযোগ, ধূমের সহিত বহির অস্বাভাবিক ব্যাপ্তি প্রকাশ করিয়া দিতেছে বলিয়া উহা ধূমের সহিত বহির অস্বাভাবিক ব্যাপ্তি বা অস্বাভাবিক সম্বন্ধ নির্ণয়ের হেতু হইতেছে স্ফুরণ কথিত স্থলে ঐ আর্দ্ধেক্ষন [ সজল কাষ্ঠ ] সংযোগই উপাধি হইয়াছে।

উপাধি দ্রুই প্রকারে উপস্থিত করা যাইতে পারে। এক শক্তিত ক্লপে, অপর সমারোপিত ক্লপে। উপাধি প্রদর্শন করিতে পারিলে তাহা সমারোপিত উপাধি হইবে, আর উপাধি থাকার শক্তা মাত্র করিলে তাহা শক্তি নামে পরিগণিত হইবে। এই দ্রুই প্রকার উপা-ধি অনিষ্টকারী অর্থাৎ প্রকৃত যুক্তির আচ্ছাদক। পরম্পরা তদুভয়ের

ମଧ୍ୟେ ଅତେବେ ଏହି ସେ, ସମାରୋପିତ-ଉପାଧି ଉତ୍ସପନ-ଜ୍ଞାନେର ଅଧ୍ୟାତ୍ମିକ ପ୍ରତିପନ୍ନ କରେ ; ଆର, ଶକ୍ତି ଉପାଧି ତାହାର ସାର୍ଥାର୍ଥ ପକ୍ଷେ ସନ୍ଦେହ ଜ୍ଞାନୀୟ । ସୁଭିତ୍ର ନିର୍ମାଣେର ପର, ତମ୍ଭବେ ସଦି କୋନ ଉପାଧି ଥାକା ନିଶ୍ଚଯ ହୁଁ, ତବେ ସେ ସୁଭିତ୍ରକେ ପରିତ୍ୟାଗ କରିତେ ହିଁବେ, ଆର ସଦି କେବଳ ମାତ୍ର ଉପାଧି ଥାକାର ଆଶଙ୍କା ଉପ୍ରୁଷ୍ଟିତ ହୁଁ, ତବେ ଦେଇ ଆଶଙ୍କାମାତ୍ରେର ପରିହାର କରିତେ ହିଁବେ । ଆଶଙ୍କା ନିବାରଣେର ଅନ୍ତିତୀଯ ଉପାୟ ତର୍କ । ତର୍କ ପ୍ରୋଗ୍ରାମ କରିଲେଇ ଆଶଙ୍କା ନିବାରଣ ହିଁବେ ।

ମନେ କର, ଧୂମ ଥାକିଲେଇ ବହି ଥାକେ । ଏହି ଏକଟି ସ୍ଵାଭାବିକ ସ୍ୟାନ୍ତିର ହୁଁ । ଏତମଧ୍ୟେ ସଦି କୋନ ପ୍ରକାର ଉପାଧି ଥାକାର ଆଶଙ୍କା କର,—ତବେ ତାହା ଏଇକୁପେ ବ୍ୟକ୍ତ କର । ସ୍ଵର୍ଗ—“ଧୂମ ଥାକିଲେଇ ସେ ବହି ଥାକିବେ, ଏତ୍ୱପରି କାରଣ କି ? ନିୟମିତ ବା କି ? ସଦି ଓ ଦେଖା ସାର୍ଥ ‘ଧୂମ-ମୁଲେ ବହି ଥାକେ’ ତଥାପି ତାହା ନିୟମିତ କି ନା ସନ୍ଦେହ । ସଦି ତାହା ନିୟମିତିହ ହୁଁ, ତବେ ସେ ନିୟମ ସ୍ଵାଭାବିକ କି ନା ସନ୍ଦେହ—କେନ ନା ତାହା ସ୍ଵାଭାବିକ ନା ହିଁତେଓ ତ ପାରେ ?—ସଦି ବଲ, ବହିର ସହିତ ଧୂମେର ନିରନ୍ତର ଏକାଧିକରଣ୍ୟ ଦେଖିଯାଛି—ସଥନ ତାହା ସମାକାଳ ଦେଖିତେହି ତଥନ ତାହା ସ୍ଵାଭାବିକ ନା ହିଁବାର ବିଷୟ କି ? ଆମି ବଲି, ଆହେ । ଏହି ଏକାଧିକରଣ୍ୟ [ ଅବିଯୁକ୍ତଭାବେ ଥାକା ] କୋନ ପ୍ରକାର ଅଜ୍ଞାତ ପଦାର୍ଥେର ସଂସର୍ଗଧୀନ ସଟିବାର ଆଟିକ ନାହିଁ, ସାହାର ସଂସର୍ଗେ ଦୃଷ୍ଟ-ଏକାଧିକରଣ୍ୟ ସଟି-ରାହେ, ସେ ପଦାର୍ଥ ଲୁକାଇଲି ଆହେ—ଆରରା ଜାନିତେ ପାରିତେହି ନା ।”

ଏଇକୁପେ “ଧୂମ ଥାକିଲେ ତମ୍ଭୁ କେ ବହି ନିଶ୍ଚରି ଥାକେ” ଏହି ସ୍ୟାନ୍ତିର ପାଧିକର [ ଅସ୍ଵାଭାବିକତା ] ଶଙ୍କା କରିଯା ତମ୍ଭବେ ହିଁତେ ଉପାଧି ବାହିର କରିବାର ଚେଟା ପାଓ—ପରୀକ୍ଷା ପ୍ରୋଗ୍ରାମ କହିଲେଓ ସଦି ଉପାଧି ନିକାଶିତ ନା ହୁଁ, ଉପାଧି ଲୁକାଇଲି ଥାକାର ଆଶଙ୍କା ଦୂର ନା ହୁଁ, ତବେ

উহাতে তর্ক প্রয়োগ কর, তর্ক প্রয়োগ করিলে হয় ত উপাধি-চি  
নিকাশিত হইয়া আসিবে, না হয়, শক্তা দূর হইবে।

তর্ক,—“কার্য [জন্য] মাত্রেরই অব্যবহিত পূর্বে কারণ  
[জনক] সংলগ্ন থাকে। কশ্মিন্কালেও ইহার অন্যথা হয় না। এই  
নিয়মানুসারে উৎপন্ন ধূম, বহির, কার্য বলিয়া, উহার মূলদেশে  
বহিকে অবশ্যই সংলগ্ন থাকিতে হইবে। যদি উদ্গত ধূমের মূলদেশে  
বহি না থাকে বল—আর ধূম যদি বহিকে অতিক্রম করিয়া অন্যত্র  
হইতেও উদ্গত হয় বল—তবে ধূম, বহিভিন্ন অর্থাৎ জলাদি পদার্থ  
হইতেও জন্ম লাভ করে, ইহাও বলিতে পার। কিন্তু ধূম বহি-ব্যতীত  
জন্ম লাভ করিতে পারে না, সুতরাং অবশ্য জায়মান বা দৃশ্যমান  
ধূম-দণ্ডের মূলে বহি সংলগ্ন আছে।”

এইরূপ তর্ক-সংযোগ দ্বারা কথিতবিধি উপাধিদ্বয়ের সন্তোষ অণবা  
অশক্তা নিরাকৃত কর—উপাধি নিরাকৃত হইলেই ব্যাপ্তির স্বাভাবিকতা  
হির হইবে। \*

এ জগতে স্বাভাবিক ব্যাপ্তি তিনি প্রকার ভিন্ন চতুর্থ প্রকার  
নাই। তাহার একের নাম অম্বয়-ব্যাপ্তি, দ্বিতীয়ের নাম বাতিরেক-  
ব্যাপ্তি, তৃতীয়ের নাম উভয়ান্তর অর্থাৎ অম্বয়-ব্যাতিরেক। [অম্বয়ও

\* তর্ক স্বয়ং প্রমাণ প্রদত্ত নহে। উহা প্রমাণ প্রদত্ত সর্ব প্রকার সংশয়ের নিরাশক-  
মাত্র। যেখানে যে ঐকার তর্কের উপযোগিতা থাকে, সেখানে সেই ঐকার  
তর্কের নিরোগ-করিতে হয়। তর্কের ভিত্তি কার্য কারণ ভাব। কার্য কারণ  
ভাব বজার রাধিয়া জ্ঞানের শরীর পরিক্ষার করার নাম তর্ক। ধূম ও বহির  
স্বাভাবিক ব্যাপ্তি আছে কি না জানিবার জন্য যে তর্ক অবতারণ করিতে হইবে,  
তাহাও কার্য-কারণভাব ঘটিত। অদর্শিত তর্কের আকার দার্শনিকেরা সংস্কৃত  
ভাষায় “দূমী যদি বহিঅভিদ্বারী স্বাত্ তদা দূমজন্মীঃ পি ন স্বাম্।”  
ইত্যাদি ঐকারে ব্যক্ত করিয়া থাকেন।

আছে ব্যতিরেকও আছে ] এই ত্রিবিধি ব্যাপ্তির লক্ষণ ও উদাহরণ প্রদর্শিত হইতেছে দৃষ্টি কর—

অস্ত্র-ব্যাপ্তি—যে থাকিলে যে অবশ্যই থাকে [যথা, ধূম থাকিলে তগুলে বহি অবশ্যই থাকে । ]

ব্যতিরেক-ব্যাপ্তি,—একটির অভাব হইলে তৎসঙ্গে অন্য একটির অভাব হয় [ যথা, বহির অভাব হইলে ধূমের, কিংবা কারণের অভাব হইলে কার্য্যের অভাব হয় । ]

উভয়ান্তর বা অস্ত্র-ব্যতিরেক—যে থাকিলে যে নিশ্চয় থাকে, এবং না থাকিলে নিশ্চিত থাকে না । [ যথা, আদ্র-দাহ্য সংযুক্ত বহি থাকিলে নিশ্চিত ধূম থাকে, না থাকিলে থাকে না । ]

এই তিনি প্রকার ব্যাপ্তির যে কোন ব্যাপ্তি, যে পদার্থের সহিত যে পদার্থে সম্বন্ধ আছে—তত্ত্বাবৎ অবগত হইতে পারিলেই মনুষ্য যুক্তিকুশল হইতে পারে। ব্যাপ্তি-জ্ঞান সংযোগ করিবার উপায় আর কিছুই নহে—কেবল ভূরি ভূরি পদার্থের প্রকৃতি, ভাব, গতি, জাতি, সম্বন্ধ ও কার্য্য-কারণ ভাব প্রভৃতি পর্যবেক্ষণ করা—বার বার পর্যবেক্ষণ করা \*। যিনি যে পরিমাণে ব্যাপ্তিজ্ঞান সম্পদ হইতে পারিবেন, তিনি সেই পরিমাণে যৌক্তিক-জ্ঞানের অধিকারী হইবেন।

অপিচ, ব্যাপ্তি দুই বা ততোধিক পদার্থ ঘটিত। তাহার মধ্যে একটি পদার্থ ব্যাপ্তি, অপর শুলি ব্যাপক। পূর্বোক্ত ব্যাপ্তিলক্ষণের মধ্যে “যাহার সহিত” এই অংশ দ্বারা যাহাকে লক্ষ্য করা হইয়াছে, সেই পদার্থকে ব্যাপ্তি আর “যাহার অবিনাভাব সম্বন্ধ” এই অংশের

\* “কার্য্য-কাহার মাধ্যমে ব্যাপ্তি নিরীক্ষণ কৰা হইবার পথ।

অবিনাভাবলিয়মী হইলালব হইলাল ॥” [ মাধবাচার্য ]

স্বারা শাহাকে লক্ষ্য করা হইতেছে, তাহাকে ব্যাপক বলিয়া জানিতে হইবেক । দার্শনিক ভাষায় ব্যাপ্ত্যের নামান্তর—হেতু 'ও শিখ । আর ব্যাপ্তিকের নামান্তর স্থান বিশেষে সাধ্য ও প্রতিজ্ঞা । এই সাধ্য বা প্রতিজ্ঞার অধার বা আশ্রয় স্থানের নাম পক্ষ ।

যুক্তির লক্ষণ বলা উপলক্ষ্যে এ পর্যন্ত অংশ অংশ করিয়া যে কিছু বলা হইল, তত্ত্বাবৎ একত্রিত বা যোগ করিয়া তত্ত্বারা এইক্লপ নিষ্কর্ষ লাভ হইতেছে যে, “পরীক্ষাশীল বহুদর্শিবাক্তি বস্তুর স্বত্ত্বাব, প্রকৃতি, জাতি, শৃণ, কার্য-কারণভাব ও সহস্র প্রতৃতি নিরন্তর পর্যবেক্ষণ করেন বলিয়া তত্ত্বাবৎ শুণি তাহার অন্তরে সংস্কারাবক্ত হইয়া থাকে । এতামূল্য ব্যক্তি যদি কখন কোন প্রকার পদার্থ অবগোকন করেন, বা, মনে মনে ধ্যান করেন, তাহা হইলে তৎক্ষণাত তাহার পূর্বসংক্ষিত সেই সকল সংস্কারণলির উদ্বোধ হয় । সংস্কারের উদ্বোধ হইবামাত্র তত্ত্বে ‘‘ইহা অমুক বস্তু—ইহার সহিত অমুকের দ্বিতীয় সমৃদ্ধি’’—ইত্যাদিপ্রকার পূর্বালোচিত ভাব সমন্ত্বের প্রয়োগ বা আন্দোলন হয় । এই আন্দোলনাত্মক প্রয়োগের ক্ষেত্রে জ্ঞান-বিশেষের উৎপাদক মানসিক ব্যাপার । এই মানসিক-ব্যাপার যে জ্ঞানকে প্রসব করিবে, সেই জ্ঞানেরই নাম যৌক্তিকজ্ঞান, আর সেই সমস্যক আন্দোলনাত্মক মানসিক ব্যাপারের নাম যুক্তি । তৎপ্রকাশক বাক্যের নামই যুক্তিবাক্য । এই যৌক্তিক-জ্ঞান অব্যাভিচারী । ইহার নামান্তর অঙ্গুমিতি ও অহুমান [ অঙ্গুমিতিকেও কখন কখন অহুমান শব্দে উল্লেখ করা হয় ] \* ।

\* ধূম ও বহি ঘটিত দৃষ্টিক্ষেত্র শুণি ক্ষেত্র বৃক্ষ ব্যক্তি ও বৃক্ষিতে সমর্থ, এ জন্য কোন সূক্ষ্ম পদার্থ অবলম্বন না করিয়া, ধূম ও বহিকে অইয়া সকল কথাই বলা

ଏବରିଥି ବୌକ୍ତିକ-ଜ୍ଞାନ କଥନ ଆପନାର ଅନ୍ତରେ ସ୍ଵତ୍ତ୍ତ ଉତ୍ତପ୍ତି ହେଲା ହୁଏ, କଥନ ବା ପରେର ଅନ୍ତରେ ବଲପୂର୍ବକ ଉତ୍ତପ୍ତି କରିତେ ହୁଏ । ଏ ଜନା ପୂର୍ବ ପୂର୍ବ ପଣ୍ଡିତରେ ଇହାକେ ତୁହାରେ ତୁହାରେ ଶ୍ରେଣୀ ଭୁକ୍ତ କରିଯା ଥାକେଇ । ସ୍ଵାର୍ଥାହୁମାନ ଓ ପରାର୍ଥାହୁମାନ । ସ୍ଵାର୍ଥାହୁମାନେ କୋନ ଗୋଲଯୋଗ ନାହିଁ ; କାରଣ, କୋନ ପଦାର୍ଥ ଦର୍ଶନ କରିଲେ ପର, ସ୍ବାନ୍ତିଜ୍ଞାନ-ସମ୍ପଦ ପୁରୁଷରେ ହୁଦୟେ ଆପନା ହିତେହି ତୁତ୍ସବ୍ଦ ବନ୍ଧୁର ଉପଲବ୍ଧି ହଇଯା ଥାକେ—ପୂର୍ବ କଥିତ ଯୁକ୍ତିର ଆନ୍ଦୋଳନ ବା ତାହାର ଶରୀର ବିଜ୍ଞାନ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକ ହୁଏ ନା । ଚକ୍ରର ସହିତ ବିଷୟେର ସଂଯୋଗ ହଇବାମାତ୍ର ବିନା ଆନ୍ଦୋଳନେ ଯେମନ ଜ୍ଞାନୋତ୍ପତ୍ତି ହୁଏ ଅର୍ଥାତ୍ ତେବେଳେ ବା ତାହାର ପୂର୍ବେ ଏମନ ଜ୍ଞାନ ହୁଏ ନା ଯେ, ଆମି ଚକ୍ରରୀରା ଏହି କାରଣେ ଏହି କ୍ରପ କରିଯା ଇହା ଦେଖିତେଛି,—ଏହିକ୍ରପ, ସ୍ଵାର୍ଥାହୁମାନ ଉତ୍ତପ୍ତ ହଇବାର ପୂର୍ବେ ବା ତୁତ୍ସବ- କାଳେ ଆନ୍ଦୋଳନ ହୁଏ ନା ଯେ ଆମି ଏହି କାରଣେ ଏବଂପ୍ରକାରେ ଇହା ଜାନିତେଛି ; ଅତେବା ସ୍ଵାର୍ଥାହୁମାନେ ଯୁକ୍ତି କଲନାର ପ୍ରୟୋଜନ ହୁଏ ନା—ପରାର୍ଥାହୁମାନ ପକ୍ଷେହି ଉତ୍ତାର ପ୍ରୟୋଜନ । କାରଣ, ଅବୋଧ ସ୍ବାନ୍ତିକେ ବା ସଂଶୟିତ ସ୍ଵାନ୍ତିକେ ବୁଝାଇତେ ହିଲେ, ତାହାର ଚକ୍ରର ଉପର ଯୁକ୍ତିର ଶରୀର ନିର୍ମାଣ କରିଯା ଦେଖାଇତେ ନା ପାରିଲେ, ହୃଦୟେର ମଧ୍ୟେ ପ୍ରିଣ୍ଟ କରିଯା ଦିତେ ନା ପାରିଲେ, ସେ ବୁଝିବେ ନା—ସେ ନିଃସଂବିଧାନ ହିଲେ ନା । ଏହି ଜନ୍ୟାଇ ପଣ୍ଡିତରେ ତାହା ସ୍ଵାନ୍ତିର ନିର୍ମିତ ଯୁକ୍ତିର ଶରୀର-ନିର୍ମାଣେର ଉପଯୋଗୀ ପାଂଚ୍ଟି ଅବସ୍ଥା କଲନା କରିଯା ଥାକେନ । ସେଇ ପାଂଚ୍ଟି ଅବସ୍ଥାରେ ନାମ ସଥାକ୍ରମେ ଅନ୍ତିଜ୍ଞାର ଉପ୍ରେଥ, ହେତୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ, ଉଦ୍ବାହନ,

ହିଲା । ଅପିଚ, ସଂକାର ସଦି କରି ଦୋଷେ ଦୂର୍ତ୍ତ ଥାକେ, ତବେ ତୁତ୍ସବ-ଯୁକ୍ତିଭଲି ମିଥ୍ୟା ହିଲେ । ଯେ ବନ୍ଧୁ ଦେଖିଯା ଯୁକ୍ତି ହିଲି କରିତେ ହିଲେ, ସେଇ ବନ୍ଧୁ ଦେଖା ସଦି ଟିକ, ଦେଖା ନା ହୁଏ, ତବେ ତହୁଁ ଯୁକ୍ତି କୋମ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ହିଲେ ନା ।

কেখান, উপর অর্থাত্ বাপ্তির স্মরণ করান এবং অবশ্যে নিগমন। অর্থাত্ ব্যাপ্তি বা হেতু বস্তুটি দেখাইয়া তাহার সহিত সহার অব্যভিচারী সহচারিত্ব আছে—তাহার অবশ্য সম্ভা অনুভব করান।

প্রতিজ্ঞা—যেটি সিদ্ধ করিতে হইবে, তাহার উল্লেখ বা স্থাপন করার নাম প্রতিজ্ঞা [ যথা, সম্মুখস্থ পর্যন্তে বল্লি আছে ]। পর্যন্তে বহুর অস্তিত্ব সিদ্ধ করিতে হইবে স্মৃতরাং কথিতরূপে তাহার উল্লেখ করাই প্রতিজ্ঞা শব্দের বাচ্য।

হেতু\*—ব্যাপ্তি পদার্থটি প্রদর্শন করা [ যে অদৃশ্য বস্তুটি সিদ্ধ করিতে হইবে, তাহার সহিত দৃশ্যবস্তুর যে স্বাভাবিক ব্যাপ্তি আছে,

\* হেতুটি নির্দোষ হওয়া আবশ্যক। হেতুতে কোন প্রকার দোষ থাকিলে তদ্বারা সম্ভা লাভের আশা করা যাইতে পারিবে না। এজন্য হেতুটি সদোষ কি নির্দোষ, বিবেচনা করা আবশ্যক। দোষ থাকে পরিভাগ কর—না থাকে এহণ কর,—এই নিয়ম সর্বত্র অনুস্থান থাকিবে। হেতুর নির্দোষতা প্রমাণ হইলে, ব্যাপ্তিরও স্বাভাবিকত্ব নিশ্চয় হইবে। ছষ্ট অর্থাত্ সদোষ হেতুকে শাস্ত্রকারেরা 'হেতুভাস' বলিয়া থাকেন। হেতুভাসের অর্থ এই যে, দেশিতে হেতুর ন্যায় কিন্তু তাহা বাস্তবিক হেতু নহে। এই হেতুভাস পাঁচ প্রকার। সব্যভিচার, বিরক্ত, অসিঙ্গ, সৎপ্রতিপক্ষ, ও বাধিত। এই সকল দোষ যুক্ত হেতুর বিবরণ সংক্ষেপে এই মাত্র বলা যাইতে পারে যে, যাহাকে হেতু বলিয়া অবধারণ করিতে হইবে, সাধ্যের সহিত তাহার যবি কথন কোথাও বাভিচার দৃষ্টি হয়, তবে তাহাকে স্বাভাবিক বলিয়া জান। পক্ষে হেতুর সন্তাব এবং হেতুর সহিত সাধ্যের স্বাভাবিক ব্যাপ্তি থাকা যদি পরীক্ষা দ্বারা সিদ্ধ না হয়, তবে তাহাকে অসিঙ্গ বলিয়া জান। \*বিরক্ত-প্রমাণস্তুরের সহিত বিরোধ উপস্থিত হইলে তাহাকে বিরক্ত নামক হেতুভাস বল। সাধ্যের অভাব-বোধক হেতুস্তু থাকিলে তাহাকে সৎপ্রতিপক্ষ বলা যায়। অমাণ্যস্তুর দ্বারা হেতুস্তু অপগত হইলে তাহা বাধিত নামে ব্যবহৃত হয়। এসকল বিস্তার করিতে গেলে অতি বাহুল্য হয়, কিশেবজ্ঞঃ এ সকল বিচারের প্রদর্শন করা এ পুস্তকের উদ্দেশ্য নহে। হেতুভাস বা সদোষ হেতুর সকল শুলি সংক্ষেপে বলা হইল, এতদসুসামান্য সময় বা উদ্ধৃতরূপ শুলি থাটাইয়া লও।

পক্ষে [হেতুর অধিকরণ প্রদেশে] সেট বস্তুটির অভাস্ত অস্তিত্ব প্রদর্শন করা [ যথা, দেখ—দৃশ্যমান পর্বতে ধূম দেখা যাইতেছে ] ।

উদাহরণ—ব্যাপ্য-পদাৰ্থ থাকিলে বে তথায় ব্যাপক-পদাৰ্থও থাকে, এমন একটি স্থল দেখান । [ যথা, স্বরণ কৱিয়া দেখ, পাকশালায় ধূম থাকে—তন্মূলে বহিগু থাকে ] ।

উপনয়—অমুষেয়-পদাৰ্থটির সহিত দৃশ্যমান ব্যাপ্য [ হেতু ] পদাৰ্থের বে স্বাভাবিক ব্যাপ্তি আছে, তাহা তাহাকে নিঃসংশয়িত কল্পে স্বরণ কৱান । [ যথা, ধূম থাকিলে তন্মূলে বহি থাকার নিরম আছে । স্বরণ কৱ, তুমি যেখানে যেখানে ধূম দেখিয়াছ, সেই সেই খানেই বহি দেখিয়াছ ] ।

নিগমন—তর্ক দ্বারা সংশয়চ্ছেদ কৱিয়া পুনশ্চ প্রতিজ্ঞাত পদাৰ্থের অস্তিত্ব সিদ্ধিৰ বিষয় উল্লেখ কৱা [ যথা, যখন অমুক বস্তু দেখিতেছ—তখন ওখানে অবশ্য অমুক আছে ; যে যেহেতু, অমুক থাকিলে অমুক অবশ্যই থাকে । মনে কৱ—যেহেতু বহি-ব্যাপ্য ধূম যেখান হইতে অবিচ্ছিন্ন ভাবে উদ্বাত হয়, তাহার মূলপ্রদেশে বহি অবশ্যই থাকে । ধূমমূলে বহি না থাকিবার কাৰণ কিছুয়াত নাই । ধূমোদ্গমেৰ মূল প্রদেশ যে দিন বহিশূন্য হইবে, ধূম সেদিন নিশ্চয় বহি-ভিন্ন পদাৰ্থ হইতে উৎপন্ন হইবে । কিন্তু আজও তাহা হয় নাই । অতএব যত দিন বহি ধূম জন্মাইবে—তত্ত্বেন ধূমেৰ মূলে বহিৰে থাকিতে হইবে ] ।

এইকল্পে পাঁচটি অবৱৰ দ্বারা ঘূর্ণিৰ শৱীৰ উৎপন্ন হয় । উৎপন্নশৱীৰ ঘূর্ণি, সমূহবালিগুকে ইন্দ্ৰিয়েৰ অতীতপদাৰ্থে উপনীত কৱিয়া থাকে । কোন কোন বৈদোস্তিক আচার্য, কথিতবিধি পাঁচটি

ଅବସରେ ଅଧ୍ୟେ ତିନ୍ଦି ମାତ୍ର ଅବସରକେ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ବନେ କରେନ । [ ଅନ୍ୟ ଛୁଟି ଅକର୍ଷଣ୍ୟ ] ଯୁତନ୍ନାଂ ଇହାଦେର ମତେ ତିନ୍ଦି ମାତ୍ର ଅବସର ଯୁକ୍ତିର ଅଙ୍ଗ । ମେ ତିନ୍ଦି ଏହି,—ଅତିଜ୍ଞା, ହେତୁ ଓ ଉଦ୍ଦାହରଣ । ଆବାର କେହ କେହ ବଲେନ, ତିନ୍ଦିରେ ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ, କାରଣ, ସ୍ଥିଜ୍ଞାନ-ସମ୍ପର୍କ ପୁରୁଷେର ନିକଟ, ପ୍ରତିଜ୍ଞାବୁ ଉପର ଏକମାତ୍ର ହେତୁ ଅର୍ଦ୍ଧମ କରିଲେଇ ସଥେଷ୍ଟ ହୁଏ । ଏମତେ ଛୁଟି ମାତ୍ର ଅବସର ବଲା ହିତେଛେ ।

ଏବିଧି ଅବସର ସମ୍ପର୍କ ଯୁକ୍ତି ‘ନ୍ୟାଯ’ ନାମେ ବ୍ୟବସ୍ଥତ ହିଯା ଥାକେ । ଗୌତମ ଓ କଣାଦ, ଏହି ପଞ୍ଚାବସର ନ୍ୟାଯକେ ବହ ବିଜ୍ଞାର କରିଯା ବଲିଯାଛେ । ତନ୍ମୁନାରେ ତାହାଦେର କୃତ ପ୍ରତ୍ୟେକ ନାମ ନ୍ୟାଯ ପ୍ରାହ୍ଲାଦ ହିଯାଛେ । ଏହି ଯୁକ୍ତିର ସହିତ ଯହୁଯ ମନେର ସେ କିଙ୍କର ଅନିର୍ବଚନୀୟ ସହିତ ଆହେ—ଯୁକ୍ତି ମାନବମନେର ଉପର ସେ କି, ପରିମାଣେ ଅଭୂତ କରିତେ ପାରେ,—ତାହା ଅବଧାରଣ କରିଯା ବଲା ସାର ନା । କଳ, ସନ୍ଦିଗ୍ଧ-ପୁରୁଷେର ମନେହ ଭାଙ୍ଗମ, ଭାଙ୍ଗପୁରୁଷଙ୍କ ଭ୍ରମ-ନିରାକରଣ, ଅବୋଧପୁରୁଷେର ବୋଧ ଉତ୍ପାଦନ କରିତେ ଏକମାତ୍ର ଯୁକ୍ତିଇ ପଟୀଯାଇ । ଜଗତେ ଯୁକ୍ତିରୂପ ପରୀକ୍ଷା ବିଦ୍ୟାମାନ ନା ଥାକିଲେ, କି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କି ବାହ୍ୟିକ, କୋନ ପ୍ରକାର ଉପର୍ତ୍ତି ହିତ ନା ; ଏମନ କି, ଏ ଜଗଂ ପୁତ୍ର କଳତ୍ରାଦିର ସହିତ ଏକତ୍ର ବାମରେଓ ଉପଯୋଗୀ ହଇତ ନା ।

ପୂର୍ବେ ସେ ତିନ ପ୍ରକାର ବ୍ୟାପିର ଟ୍ରେନେଖ କରା ହିଯାଛେ, ତନ୍ମୁନାରେ ଯୁକ୍ତିର ଗୁଣ ଓ ନାମ ତିନ ପ୍ରକାର । ଏକ ପ୍ରକାରେର ନାମ ପୂର୍ବବ୍ୟ, ଅପର ପ୍ରକାରେର ନାମ ଶେବ୍ୟ, ତଞ୍ଚିନ ପ୍ରକାରେର ନାମ ସାମାନ୍ୟତୋଦୃଷ୍ଟ ।

ପୂର୍ବବ୍ୟ—“କାର୍ଯ୍ୟ ଥାକିଲେ ତାହାର କାରଣ ଓ ଥାକେ” ଏବିପକାର ଅନ୍ୟ-ସାହିତ ବ୍ୟାପି ହିତେ ସେ ଯୁକ୍ତିର ଉପରି ହୁଁ, ତାହାର ନାମ ପୂର୍ବବ୍ୟ । [ ସେଥା, କାର୍ଯ୍ୟ ଦେଖିଯା କାରଣେ ଅନୁସରନ ବା ନିର୍ଣ୍ଣାଳ କରା ]

এই জাতীয় যুক্তির সাহায্যে মহুষ্য, জগতের শৈশবাবস্থা, ঈশ্বরের বাস ভূমি ও স্বর্গের বৈভব নির্ণয় করিতে প্রযুক্ত হয় ।

শেষবৎ—“কারণের অভাবকালে তৎসঙ্গে কার্য্যেরও অভাব হয়” এবন্ধিৎ ব্যতিরেক-ব্যাপ্তি ঘটিত যুক্তির নাম শেষবৎ । [ কারণের ভাবাভাব-অনুসারে কার্য্যেরও ভাবাভাব নিশ্চয় করা ] এই জাতীয় অনুমানের বলে মহুষ্য, মৃত্যুর উত্তর কাল ও ভবিষ্যতের গভৰ্ণ-পরীক্ষার প্রযুক্ত হয় ।

সামান্যতোদৃষ্টি—তুল্য-স্বভাবাপন্ন বা তুল্যজাতীয় বস্তুর একটি মাত্র দেখিয়া, তৎ সজ্ঞাতীয় অন্য একটি অদৃশ্য বস্তুর নির্ণয় করা । [ যথা,—মহানসে (পাক শালায়) ধূম ও বহির একত্র সমাবেশ দেখিয়া তত্ত্বয়ের স্বাভাবিক সহচারিত্ব জান জিজিবাহিল, এক্ষণে পর্যবেক্ষণে কি স্থানান্তরে তত্ত্বুল্য অর্থাৎ তৎসদৃশ ধূমান্তর দেখিয়া তৎসহচর বহি-সজ্ঞাতীয় অন্য বহির সম্ভাব নির্ণয় করা হইতেছে ] এই জাতীয় অনুমানের বলে জীব, যাবৎ-অতীত্বিয় পদার্থের নির্ণয়ে প্রযুক্ত হয় ] \* ।

এই তিনি প্রকার যুক্তির অনিশ্চয়ে বস্তু বর্তমান দৃশ্য-জগতে মাই । এই তিনি প্রকার যুক্তির আশ্রয় না লইতে হয় এমন অবস্থাই নাই, সময় নাই, ঘটনাও নাই । যুক্তি, প্রত্যক্ষের উপর প্রতুত্ব করে, বাক্যের উপরও প্রতুত্ব করে । যুক্তি, প্রত্যক্ষ ও বাক্য এতত্ত্বয়ের অতীত বিষয়ের উপরও প্রতুত্ব করে । কোন পদার্থ দেখিলে, তাহা ঠিক দেখা হইল কি না, যুক্তির সাহায্য ব্যতিরেকে নির্ণয় হয় না । কেহ কোন উপদেশ বাক্য বলিলে, তাহা স্বরূপার্থ-দ্যোতক কি না, যুক্তি ব্যতিরেকে বুঝা যায় না । অতএব, ঈদুশ মহিমাপূর্ণ যুক্তির সহিত

\* “সামান্যতোদৃষ্টি ঈশ্বরীমুক্তিযাত্মা মুক্তিমিশ্রসমাজম্” [সংখ্যকারিকা]

সম্পূর্ণ পরিচয় সাধা আবশ্যিক এবং ইহাকে বলিতে হইলে বিস্তার করিয়া বলাই উচিত। যুক্তি-শুর আচার্যেরা যুক্তির প্রতি যে প্রকার পরাক্রম প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন, সে সম্মান উদ্বৃটন করা অসমাদির অসাধ্য সুতরাং অকৃতযুক্তি ও অকৃতযৌক্তি ক-জ্ঞানের একটি রেখা থাক কল্পনা করিয়া, ইহাকে অপূর্ব অবস্থাতেই শেষ করিলাম।

---

### উপদেশিক-জ্ঞান ও উপদেশের প্রকার।

---

এই উপদেশিক-জ্ঞানের অন্য নাম ‘শাক্ত জ্ঞান’ ও ‘শাক্তী-প্রমা’ এবং ঐ উপদেশের নামান্তর শাস্ত্র, শব্দ, বাক্য প্রভৃতি।

কাঠ লোট্টে আধাত করিলেও শব্দ উৎপন্ন হয়, আবার আত্ম-প্রবন্ধে যানব-কষ্ট হইতেও শব্দ নির্গত হয়, পরস্ত তত্ত্বভয়প্রকার শব্দের কার্যকারিত্ব এক ক্লপ নহে। উক্ত উভয় জাতীয় শব্দের প্রয়োজন ব্যবহার ও কার্যকারিত্ব, সমস্তই ভিন্ন। এতদ্বৈতে দার্শনিক পণ্ডিতেরা শব্দের দুইটি জাতি কল্পনা করিয়া থাকেন। একটি জাতি ধৰ্ম্যাত্মক, অপর জাতি বর্ণাত্মক। এই ধৰ্ম্যাত্মক শব্দকে আমরা অব্যক্ত শব্দ বলিয়া ব্যবহার করি, শঙ্ক-বিশেষে ‘অচুকরণ শব্দ’ বলিয়াও থাকি। আর, বর্ণাত্মক শব্দকে ব্যক্ত শব্দ, বাক্য ও কথা প্রভৃতি বহুবিধ ভাষ্মে উল্লেখ করিয়া থাকি।

শব্দ মাত্রেরই স্বত্ত্বাব এই যে, উহারা প্রবণেক্ষিয়ে সংলগ্ন হইবা-রায়, ইঞ্জিন-অধিকার নিকট আপনার প্রকল্প প্রকাশ করে এবং কোন

প্রকার মা কোন প্রকার ক্রিয়ার বা জ্ঞানের আধার করে। তাখে, যে, সকল শব্দ কেবলমাত্র শোক, দুর্ব, আবেগ প্রভৃতি বৈকারিক ভাবের আধায়ক হয়, বাহাতে কোন প্রকার অর্থের সংশ্লব থাকে না অর্থাৎ যাহা মানব-মনে কোন প্রকার পদার্থের ছবি সংজ্ঞা করিতে পারে না, সেই সকল শব্দ যদি জাতীয় এবং ইহারই অবস্থার জাতি 'অস্তুকরণ'। মুরজ, মৃদঙ্গ, কাংস্য, করতাল, তুরী, ভেরী প্রভৃতির শব্দ এই ধ্বনি-জাতীয় এবং অস্মাদাদির নিকট পাশব-শব্দও ঐ ধ্বনি-জাতীয়। মহুষ্যকষ্ঠ-বিনির্গত শব্দ যদি বুদ্ধিপূর্বক বা সংক্ষারপূর্বক নির্গত না হয়, তাহা হইলে সে শব্দও পাশব শব্দের ম্যাঘ ধ্বনি-জাতীয় হইবে। যথা—অতিবালক, অতুগত ও রোগবিশেষগ্রস্ত মহুষ্যের হ্যা—হঁ—জঁঁ।—জ্ঞ—প্রভৃতি শব্দ। যে শব্দ বুদ্ধি পূর্বক মানব কষ্ঠ হইতে বিনিঃস্থত হয় এবং অর্থের সহিত যে শব্দের সম্পূর্ণ সংশ্লব আছে, অর্থাৎ যে শব্দ দ্বারা মানব-মনে কোনো না কোনো বস্তুর আকার [ছবি] সন্তুপ্তিত হয়, সেই সকল শব্দকে 'বর্ণ শব্দ' বা 'ব্যক্তিশব্দ' বলা যায়। এই অসীম-মহিমাবিত বর্ণশব্দ দ্বারা কবিয়া গ্রাম, নগর, পল্লী অট্টালিকা এবং স্বথ, ছাঁথ, লোত, মোহ, কাম, জ্ঞান, তপ্ত প্রভৃতি বহুবিধ মানসিক ভাবের ছবি অন্যের মনে আহিত করিয়া থাকেন। বস্তুর বর্ণনা সিদ্ধি হয় বলিয়া গুই জাতীয় শব্দের নাম 'বর্ণ শব্দ'। চক্রবৰ্ত্তীরা যেমন বস্তুর আকার প্রকার উপলক্ষি হয়, এইকল বাক্য-দ্বারা ও বস্তুর আকার প্রকার প্রভৃতি অবগত হওয়া যাব, বরং চক্র-অপেক্ষা বাক্যের গতি অধিক ব্যাপক। চক্রবৰ্ত্তীরা স্বথ ছাঁথাদি অস্তঃপদার্থের প্রাণ [জ্ঞান] হয় না, কিন্তু তাহা বাক্যদ্বারা হয়। চক্রবৰ্ত্তীরা অন্যের অস্তরে বস্তুর আকার অবিষ্ট করাব থাকেন। কিন্তু রাজ্য করা

যায়। চক্রঃ কেবল নিজ-অধিষ্ঠাতার অমুগত, কিন্তু বাক্য নিজ-অধিষ্ঠাতার ন্যায় অন্যেরও অমুগত। বাক্য যদি স্ব-পর সাধারণকে স্বীকৃত হওয়ের ভাগী না করিত, তাহা হইলে লোক অন্যের বক্তৃতায় আপনি ঘোষিত হইত না এবং আপনার বক্তৃতায় আপনি অমুরক্ত বা বিরক্ত হইত না। বেদে ইঙ্গিয়নিচ্ছের বাহ্য-দর্শিতা বিষয়ে একটি মন্ত্র উক্ত হইয়াছে। যথা—

“ব্রহ্মি স্বালি অহংকৃত্যন্তামাত্ দৰাক্ষ পর্যন্তি শাত্রুবাস্তব্ম” ।

ইঙ্গিয়গণ পরের অমুগত হইল দেখিয়া স্বরস্তু (পরমাত্মা) তাহা-নিগকে হিংসা করিলেন, তদবধি তাহারা আর অন্তরাত্মাকে দেখিতে পায় না। ইহার ভাব এই যে, ইঙ্গিয় স্বারা কেবল বাহ্য-দর্শন সিদ্ধি হয়, অন্তঃপদার্থের দর্শন সিদ্ধি হয় না। কিন্তু—

“বাক্ষ বৈ সর্বে বিজানামি সর্বমৈমন্ত বৰ্তী বিমুতিঃ ।”

অর্থাৎ জগতে পরোক্ষ ও অপরোক্ষ যে কিছু বস্তু আছে, তৎস-মত্তই বাক্যের ঐশ্বর্য অর্থাৎ বাক্য স্বারা সমস্ত পদার্থেরই উপলক্ষ সিদ্ধি হয়\*। পূর্বে কালের খবিরা যে, শুক্র নিকট হইতে আত্ম-সাক্ষাৎকার লাভ করিতেন, তাহা তাঁহারা বাক্য স্বারাই করিতেন। আমরা যে সংসার চক্রে ঘূর্ণমান হইতেছি, তাহাও বাক্যের অধীন হইয়া। অতএব প্রত্যক্ষ ও অনুমানের ন্যায় বাক্যেও একটি অখণ্ডনীয় প্রামাণ্য আছে, ইহা অবশ্য স্বীকার্য।

\* বাহ্য ইঙ্গিয় অপেক্ষা বাক্যের বিষয় অধিক বটে, কিন্তু অন্তরিঙ্গিয়ের অপেক্ষা নহে। কেন না, যাহা মনের বিষয় নহে, তাহা বাক্যেরও বিষয় নহে। মন যে কিছু নির্মাণ করিতে পারে, সে সমস্তই বাক্য প্রকাশ করিতে পারে, অতএব ইঙ্গিয় প্রাপ্তে না, এই সত্ত্ব কলা ইচ্ছার জীবন্তায়।

সাংখ্যাচার্য ঈশ্বর-কৃষ্ণ বলিয়াছেন “দেখা গেল না বলিয়া বস্তুর অভাব অবধারণ করা উচিত নহে ; কারণ, অনেক সময়ে আমরা প্রত্যক্ষের অগোচর পদার্থকে যুক্তি দ্বারা সিদ্ধ করিয়া থাকি । যুক্তির অধিকারে আসিল না বলিয়াও অভাব-অবধারণ করা সম্ভব নহে , কারণ, যুক্তি যাহার ছায়া স্পর্শ করিতেও পারে না, ঈদৃশ কত শত পদার্থ আমরা কত কত সময়ে একমাত্র বিশ্বস্তপূর্বের বাক্যদ্বারা মাত্ত করিয়া থাকি \* । মনে কর, যদি কোন ভৰ্ম-প্রমাদ-বিবর্জিত সত্যবজ্ঞা পুরুষ আমাদিগকে বলেন যে “অমুক স্থানে অমুক বস্তু নিপত্তি আছে” । বলিলে, আমাদিগের যদি সেই বস্তুতে আবশ্যক থাকে এমত হয়, তাহা হইলে অবশ্য আমরা সেই বস্তু আহরণের নিমিত্ত ধাবিত হইব । অতিবিশ্বস্তা জননী যদি বলেন “জ্ঞান—অমুক স্থানে তোমার ভোজন দ্রব্য প্রস্তুত আছে ।” তুননী এই কথা বলিলে, তৎকালে যদি আমাদের বুভুক্ষা থাকে, তাহা হইলে আমরা তদন্তে তদীয় উপদিষ্ট স্থানে গমন করিব ; কেন না, ঐ বিশ্বস্তবাক্য শুনিবামাত্র আমাদিগের একপ দৃঢ় প্রত্যয় জনিবে যে, “বস্তু তথায় অবশ্য নিপত্তি আছে” “ভোজ্য অবশ্য প্রস্তুত আছে ।” ঐ বাক্য শ্রবণের পূর্বে আমাদের ঐ জ্ঞান জন্মে নাই—জগ্নিবার সম্ভাবনাও নাই । কারণ, ওকল জ্ঞান জন্মাইবার অধিকার কি ইন্দ্রিয়, কি যুক্তি, কাহারও নাই । এই মুহূর্তে দিল্লীতে কি কল্প ঘটনা উপস্থিত আছে—তাহা প্রত্যক্ষ বা যুক্তি দ্বারা নির্ণয় করিতে পারে এমন সাধ্য কাহার আছে ? যদি

● “অবাকৃষ্ণায়ামন্তুমাসৈন বীঘী ধূমাদিবিষ বক্তঃ” । [ কাপিল স্তুতি ]

“অমীল্বিদ্বীঘী প্রবীতি বস্তুমাশাম ।

তত্ত্বাদিপ্রাচিষ্ঠ প্রবীতুমাশমামু ভিত্তুম ।” [ ঈশ্বর-কৃষ্ণ ]

বামৰ জাতিৰ স্বত্বতঃ সে সাধ্য থাকিত, তাহা হইলে আৱ লিখন পৰ্যন্ত পক্ষতিৰ উদ্বৃ হইত না, সংবাদ পত্ৰেৱও আবশ্যক থাকিত না। অতএব, চক্ৰাদি ইঞ্জিৱেৱ ন্যায় এবং তৎসমৰ্থ-সমূখ যুক্তিৰ ন্যায়, সম্ভ্য বাক্যেও একটি অকাট্য প্ৰামাণ্য আছে অৰ্থাৎ প্ৰত্যক্ষেৱ ন্যায়, যুক্তিৰ ন্যায়, সত্যবাক্যও একটি প্ৰমুণ বা যথাৰ্থ জ্ঞানেৱ কাৰণ।

বাক্যেৱ প্ৰামাণ্য থাকা যদি স্বীকাৰ্য্য হইল—তবে তাহাৰ সত্য-সত্ত্বেৱ কল্প নিৰ্দিষ্ট কৰা আবশ্যক। যেহেতু, বাক্য মাত্ৰই সত্য হইতে পাৱে না, বা বাক্য সমূখ জ্ঞান মাত্ৰই যথাৰ্থ জ্ঞান হইতে পাৱে না। ঐন্দ্ৰিয়ক জ্ঞানেৱ মধ্যে ও যৌক্তিকজ্ঞানেৱ মধ্যে, যেমন শত শত ভ্ৰম লুকাইত থাকে, শাৰু-জ্ঞানেৱ [বাক্য জন্য জ্ঞানেৱ] মধ্যেও তেমনি ভ্ৰম থাকিতে পাৱে, স্মৃতিৰ ইঞ্জিৱ ও ঐন্দ্ৰিয়ক জ্ঞানেৱ ন্যায় এবং যুক্তি ও যৌক্তিক জ্ঞানেৱ ন্যায়, শব্দ ও শাৰু-জ্ঞানেৱও পৱৰীক্ষা কৰা আবশ্যক। পৱৰীক্ষা কৰিতে হইলে প্ৰথমতঃ লক্ষণ নিৰ্দেশ কৰা আবশ্যক। সেই আবশ্যকতা বিধাৱ কাপিল শাস্ত্ৰে উহাৰ এইকল লক্ষণ নিৰ্দিষ্ট হইয়াছে, “আমীদুয়িয়: হচ্ছঃ।” অৰ্থাৎ উপদেশাত্মক আপ্ত-বাক্যেৱ নাম ‘শব্দ’ এবং সেই শব্দ-শ্ৰবণেৱ সমনস্তৱ যে জ্ঞান জন্মে, তাহাই ‘শাৰু-জ্ঞান’। এই শাৰুজ্ঞানও অব্যভিচাৰী ও অভ্রান্ত।

এন্ত জিজ্ঞাস্য হইবে যে “আপ্তশব্দেৱ অৰ্থ কি? এবং বাক্যেৱই কাৰণ আপ্ততা কি ?”—

কাপিল-মতানুসাৰীৱা বলেন ‘আপ্ত’ শব্দেৱ অৰ্থ এই যে, যাহাতে অৰ্থ প্ৰদাৰ গ্ৰহণ কৈবিক-দোষেৱ আশঙ্কা নাই, তাহাই আপ্তবাক্য।

সেইৱ সাংখ্য ও উপনিষদ অচাৰ্য্যেৱা বলেন, “আপ্তজ্ঞা” বাক্যেৱ অৰ্থে আপ্ততা পুৰণেৱ। জীৱ, ভূম-অৱাদ-ইন্দ্ৰিয়াপাটৰ { ইঞ্জিয়েৱ

দোষ ] বিপ্রলীপ্সা[ প্রতারণেছা ] প্রতৃতি কতকগুলি সহজাত হৃষি দোষে দূরিত থাকে । যে পুরুষে ঐ সকল জৈবিক দোষের অভাব আছে, সেই পুরুষই আপ্ত পুরুষ এবং তদীয় বাকোর নাম ‘আপ্ত-বাক্য’ । এই আপ্ত পুরুষ যাহা উপদেশ করেন, তাহা সত্য, অস্তিত্ব ও ব্যক্তিচারী । আপ্ত-পুরুষ বে কিছু বলেন, তৎসমষ্টই সত্য বটে, কিন্তু তরুণে যে অংশ উপদেশাত্মক, প্রাপ্তাণ্য সেই অংশেই বাস করে; অপরাংশ তাহার অসুগত হইয়া সেই প্রাপ্তাণ্যের বা উপরিশ্যামান অংশের উত্তেজনা করে । [ উদাহরণ পশ্চাত্ব ব্যক্ত হইবে ]

জগতে এমন আপ্ত-পুরুষ কে আছে—যাহাতে পূর্বোলিখিত দোষের সম্পর্ক নাই?

সেখুর-সাংখ্য ও ঈশ্বরাত্মগত অন্যান্য দার্শনিক পুরুষেরা বলেন, এক আপ্তপুরুষ ঈশ্বর, আর আপ্তপুরুষ যোগজ-সামর্থ্যবান् উৎকৃষ্ট সত্ত্ব যোগি পুরুষ [ যোগনামর্থ্যে যাহাদের আস্তা দোষসম্পর্ক শূন্য হইয়াছে ] ইহাদের উপদেশ কদাচ অসত্য হয় না । ইহাদের উপদেশের উপর সম্পূর্ণ আস্তা নির্ভর করা যাইতে পারে । পরম প্রাপ্তিক মহুষের উপদেশের উপর কথনই সম্পূর্ণ বিশ্বাস নিষ্কেপ করা যাইতে পারে না ।

নৈঝায়িকেরা বলেন, ঈশ্বরের বাক্যই হউক—আর যোগি-পুরুষের বাক্যাই হউক—যে বাক্য আকাঞ্চন্দ, আসত্তি ও যোগ্যতা-অসুসারে উচ্ছারিত না হয় এবং যাহার কোন তাৎপর্য দৃষ্ট হয় না,—সে বাক্যের আপ্ততা কশ্চিন্ত কালেও নাই । আকাঞ্চন্দ, আসত্তি ও যোগ্যতা,—এই সমূক্তির, আর তাৎপর্য, যে কোন ব্যক্তির বাক্যে থাকিবে তাহারই বাক্য ‘আপ্ত বাক্য’ হইবে, তাহারই বাক্যে বিশ্বাস

নিক্ষেপ করা ষাইবে, নচেৎ উক্ত-সম্বন্ধের রহিত অর্থাৎ অসমৰ্থ ও তাৎপর্য শূন্য ইঁয়ের বাকেয়েও বিশ্বাস করা যাইতে পারে না।

এক্ষণে আকাঙ্ক্ষা কি ? যোগ্যতা কি ? আসত্ত্ব বা কি ?—  
অতবিষয়ে মনোযোগ কর—

আকাঙ্ক্ষা,—একটি শব্দ উচ্চারণ করিলে, তাহার অর্থ-সম্পূর্ণের নিমিত্ত যে শব্দান্তরের সংযোজন করার আবশ্যক হয়, সেই আবশ্যক-  
ভাবের নাম আকাঙ্ক্ষা। যথা ‘রাম’ বা ‘রামের’ এবশ্বকার শব্দ  
উচ্চারণ করিলে, রাম বা রামের কি ?—এই ক্লপ জিজ্ঞাসা জন্মে।  
ইহারই নাম আকাঙ্ক্ষা। এই আকাঙ্ক্ষার পূর্ণি করিবার নিমিত্ত, ঐ  
উচ্চারিত বাকেয়ের অবস্থারে ‘আছেন’ বা ‘পুত্র’ প্রভৃতি শব্দের সংযো-  
জন করা আবশ্যক হয়। কথন কথন বাহিরে ঐক্লপ শব্দ-সংযোজন  
বা উচ্চারণ করিবার আবশ্যক হয় না, মনে মনে উদয় হইয়াই উহা  
আকাঙ্ক্ষার নিয়ন্ত্রি করিয়া থাকে।

আসত্ত্ব,—যতগুলি শব্দ উচ্চারণ করিয়া একটি বস্তু বোধক  
বাক্য নির্মাণ করিতে হইবে—সেই সমস্ত শব্দের পরম্পর সম্বন্ধ রাখিয়া,  
পর পর বিনা-বিলবে উচ্চারণ করার নাম আসত্ত্ব। এই আসত্ত্বই  
বাক্যার্থ বোধের কারণ। শব্দ সকল আসত্ত্ব-ক্রমে উচ্চারিত না হইলে  
অর্থাৎ জাজ, বলিলাম ‘রাম’ আর কাল বলিব ‘আছেন’ এক্লপ ব্যবহিত  
উচ্চারণ করিলে তাহা কোন অর্থের প্রকাশক হইবে না।

যোগ্যতা,—আকাঙ্ক্ষা ও আসত্ত্ব-অনুসারে শব্দরাশি উচ্চারণ  
করিলেই কোন না কোন অর্থের প্রকাশ পাইবে, কিন্তু সেই প্রকাশ-  
মান অর্থ স্বত্ব অযোগ্য হয়, তাহা হইলে বুঝিতে হইবে যে, সে বাকেয়ে  
যোগ্যতা নাই। এতামূল্য বাক্যকেই লোকে অযোগ্য বাক্য বলে।

কি হইলে যোগ্য বাক্য হয় ?—আর কিছিদি অর্থ হইলেই বা তাহাকে যোগ্য অর্থ বলা যায় ?—

যে বাক্যের অর্থ, প্রত্যক্ষ বা যুক্তির অবিরোধী—সেই বাক্যই যোগ্য বাক্য এবং তাহারই অর্থ যোগ্য অর্থ ; যথা—“এই শ্রী বন্দ্যা,” এই বাক্যটি যোগ্য এবং ইহার স্থিরও যোগ্য অর্থ ; কেননা, ইহা প্রত্যক্ষ বা যুক্তির বিরোধী নহে । যাহার অর্থ প্রত্যক্ষ বা যুক্তির সম্পূর্ণ বিরুদ্ধ, সেই বাক্যই অযোগ্য বাক্য ; যথা—“এই ব্যক্তির জননী বন্দ্যা”—এই বাক্যটি কি যুক্তি, কি প্রত্যক্ষ, সর্বাংশেই সম্পূর্ণ বিরুদ্ধ ।

তাৎপর্য,—বক্তার অভিপ্রায় অর্থাৎ মনোগত ভাব-বিশেষকে শাস্ত্র কারেরা ‘তাৎপর্য’ নামে উল্লেখ করিয়া থাকেন । এই তাৎপর্যই শাস্ত্র-জ্ঞানের প্রধান অঙ্গ । যে বাক্যের কোন তাৎপর্য নাই, অথবা উপলক্ষ হইলেও কার্যকারী হয় না । কিন্তু এক মাত্র তাৎপর্যের বলে মোগ্যতা বিহীন বাক্যও সাধু বলিয়া সমাজত হইতে পারে । মনে কর—‘ইহার জননী বন্দ্যা’—এই বাক্যটি নিতান্ত অবোগ্য হইলেও বক্তার যদি ঐরূপ বলিবার কোন তাৎপর্য থাকে—তাহা হইলে ঐ বাক্য কদাচ অগ্রাহ্য হইবে না ; ববং, উহা কোন উৎকৃষ্ট ভাবের বাঞ্জক হইবে । অতএব, তাৎপর্যই বাক্যের সার ; তাৎপর্য-বোধই উপদেশিক জ্ঞানের প্রাণ, তাৎপর্য-ব্যতিরেকে বাক্যের বা বাক্যার্থের জ্ঞান হইতে পারে না । ফলতঃ নিষ্কর্ষ এই যে আকাঙ্ক্ষা, আস্ত্রি, যোগ্যতা ও তাৎপর্য,—এই চারি প্রকার সম্বন্ধ সূত্রে আবক্ষ যে বাক্য, সেই বাক্যই আপ্ত বাক্য ; তত্ত্বাত্মকার আপ্তবীক্য এ জগতে নাই ।

“আপ্ত বাক্যও যথার্থ জ্ঞানের জনক”—এতদ্বাটিত তিনটি মত বলা হইল। এতৎসমস্কে আরও মত আছে, তাহা আর বলিবার আবশ্যিক নাই। কেন না, আপ্ত-বাক্যের লক্ষণ-ব্যৱিধি মত যতই কেন ধারুক না, সকল মতেই বেদ বাক্যের আপ্তত্ব স্বীকার আছে। এমন কি, তৎকালের সমস্ত আপ্তিক মৃপ্পদায়ই বেদের নামে শিরোনামন করিতেন।

ভারতবর্ষীয় প্রাচীন ধৰ্মিদিগের বৃক্ষি যতই তীব্র—যতই সুস্মরণস্তর প্রহণক্ষম। ধারুক—দেখা যায় বেদের নিকট সকলকারই বৃক্ষি কুর্ণিত হইয়াছিল। বেদের নিকট তাহাদের বৃক্ষি যে কেন কুর্ণিত হইয়াছিল—কে বলিতে পরে? তাহারা যে বেদকে অভ্রাস্ত মনে করিতেন, করিতেন কি না অথবা কেন করিতেন? তাহা তাহারাই জানিতেন। কল, তাহাদিগের লিখনভঙ্গী দেখিয়া আমাদিগকে সিদ্ধাস্ত করিতে হয় যে তাহারা বেদবাক্যকে অভ্রাস্তবাক্য বলিয়াই জানিতেন। কিন্তু সে পক্ষে [বেদের আপ্তত্বাপক্ষে] যে সকল হেতুবাদ দেখিতে পাই—সে সমস্ত এক্ষণকার লোকের অশ্রদ্ধাক্ষণ্ডিত জড়-বৃক্ষিতে অকিঞ্চিতকর বলিয়া প্রতীয়নান হয় স্ফুতরাং সে সকল উদ্বাটন করিয়া একগে লেখনী কর করা বৃথা। তবে এই মাত্র বলিলেই পর্যাপ্ত হয় যে, ধৰ্মিদিগের লেখা দেখিয়া বোধ হয়, ধৰ্মিদিগের ব্রিখাসে ও সিদ্ধাস্তে “বেদ অপৌরুষেয়—বেদ অশুদ্ধাদির ন্যায় কোন প্রাকৃতিক মহুয়ের যান্ত্রিক রচনা বাক্য নহে।”

আশ্চর্য! অশুদ্ধাদির মনে বেদের অপৌরুষেয় বিরুদ্ধে যে সকল তর্কের উদয় হয়, ধৰ্মিদিগের মনেও সেই সমস্ত বিতর্কের উদয় হইয়াছিল; তথাপি তাহারা আমাদের ন্যায় বেদের পৌরুষেয় শক্তা

করেন নাই; অত্যুত, পৌরুষের পক্ষ থেকে করিয়া অপৌরুষের পক্ষই সুস্থির করিয়া গিয়াছেন।

ধৰ্মদিগের মনে বেদের অপৌরুষের-বিরুদ্ধে যে সকল আশঙ্কার উদ্বৃত্ত হইয়াছিল, তাঁর বতোর মধ্য হইতে ছাঁচি চারিটি আশঙ্কা মাত্র নিম্নে অনুর্ধ্ব হইতেছে, দৃষ্টি কর—

‘বেদ অপৌরুষের নহে’—‘কঠানি ধৰ্মরাই উহার প্রণেতা’—‘বৈদিক মন্ত্র বা ব্রাহ্মণ-গুলি যথন ধৰ্মদিগের নাম-ধার্ম-কার্য কলা-পাদি ঘটিত, তখন ধৰ্মরাই বেদের রচয়িতা’—‘আদিম কালের ধৰ্মরাই সময়ে সময়ে যে সকল আধ্যাত্মিক, আধিভৌতিক ও আধিদৈবিক ঘটনা বা ব্যাপারাত্মক মনোভাব সকল বর্ণন দ্বারা বাস্তু করিতেন, কালক্রমে সেই সকল বাক্য ‘বেদ’ নামে পরিগণিত হইয়াছে, স্বতরাং বেদ পুরুষ নির্মিত, কদাপি অপৌরুষের নহে’—অপিচ ‘বেদ যথন কতকগুলি বাকোর সমষ্টিমাত্র, তখন উহা কোন বাগিচ্ছিলবান् মহুয়া হইতে উৎপন্ন হইয়াছে সন্দেহ নাই। ঈশ্বর অশুদ্ধাদির ন্যায় ইঙ্গিয়-বিশিষ্ট নহেন, স্বতরাং ঈশ্বর হইতে বাক্য উচ্চারিত হয় না, স্বতরাং উচ্চারিতও হয় না’—‘বিশেষতঃ বেদের মধ্যে বহুতর প্রলাপ বাক্য আছে, বেদ অভ্রাত হইলে উহাতে প্রলাপ বাক্য ধাকিবে কেন?’—‘যে সকল যাগ যজ্ঞ, যে সকল ক্রিয়া কলাপ, যে যে ফলের নিমিত্ত অহুষ্টান করিতে বেদে উপনিষত্তি হইয়াছে, সম্যক্ত প্রকারে অহুষ্টান করিলেও তাহার একটিতেও ফল-সংযোগ দৃষ্ট হয় না স্বতরাং বেদ আপ্ত বাক্য নহে’ ইত্যাদি \*।

\* “বৈহীকী সঞ্চিকৰ্ষ পুরুষাভ্যাঃ” “দীর্ঘবিদ্যার্থীদ্বা চুতি বস্যাম, অস্তরিজ্জনক্তব্যাঃ জীবাদ্বা বৈহীক্তব্যাঃ,—কৃত্ব পুলঃ জীবাদ্বা বৈহীঃ ? —মতঃ

এইরূপে খবিরাও বেদের অপৌরুষেয়েষ-বিক্রন্তে কথিতবিধ তর্ক বিতর্কের উত্তোবক্তৃ করিয়াছিলেন । এমন কি, কপিল ও মহু প্রভৃতি, যাঁহারা আদিমতম খবি, তাঁহারাও এবস্পকার আশঙ্কা সকল অবতারণ করিয়াছিলেন ; কিন্তু তাঁহারা কেহই পৌরুষেয়েষ পক্ষ স্বীকার করেন নাই, প্রত্যুত্ত বেদ অপৌরুষেয়, নিত্য ও অতঃপ্রমাণ বলিয়া গিরা-ছেন । খবিরা বে কি জন্য বেদের এত দূর পক্ষপাতী—তাহা কে বলিতে পারে ? ফল, আর্যাজাতির মধ্যে যাঁহারা খবি নাম ধারণ করিয়া-ছিলেন, তাঁহাদিগের মধ্যে অলুসন্দান করিলে বরং দুই এক জন ঝঁঝরাপলাপকারী খবি পাওয়া যাইবে—তথাপি বেদের অবমাননাকারী খবি এক জনও পাওয়া যাইবে না ।

বেদ-শাস্ত্রের সতোজ্ঞার প্রণালী ।

খবিরা বেদ-পুরুষের অভ্যন্তর ও তদীয় বাক্য-প্রতীত অর্থের অব্যভিচারিতা স্বীকার করিতেন বটে, কিন্তু তাই বলিয়া যে তাঁহারা

পুরুষাখ্যাঃ,—দুরবিষ হি সমাখ্যায়নী বেদাঃ—কাঠকং, কালাপক্ষং, পৈপলাদকং, মৌহুর্যং ইত্যেবমাহি,—কর্ম্ম শব্দস্থ পুরুষঃ কার্যঃ শব্দঃ ;—“অনিল দৃঢ়নাস্তঃ”—“জনন সরণ বলস্থ বেদার্থাঃ ;—‘বৰবৎ প্রাবাহিণিরকামযত’ ‘কমুন্দিন্দুরীহালকিরকামযত’ ইত্যেবমাহীয় ;, উদ্বালকস্থাপলং গম্যতে শৌহালকি ;, যদ্যেবং, পাক শৌহালকি-জন্মনী নায় যন্মো ভূতপূর্ব্বঃ ;—“বলস্থতয় স্বপ্নমাসত, স্বপ্নাঃ স্বপ্নমাসত。” ইত্যাদি’ বাক্যসুন্মতবাক্যসংহৃতঃ কায়ত ? —“জরঙ্গবী গায়তি মতকানি” কথঙ্গাম জরঙ্গবী গায়েত ? কার্থ বা বলস্থত ; ক্ষপ্ত বা স্বপ্নমাসীৰ্জ ?—“ন বিলক্ষ্য বেদান্ত কার্য্যস্থযুক্তে ;” ‘কৃত্বা স্বপ্নস্থ অবহারার্থ কৈল খিদেদাঃ প্রযোতাঃ’—“অবিধিতঃ শব্দঃ, কার্য্যকালে ফলাদ-স্বৰ্ণনাত’ ইত্যাদি [ জ্যেষ্ঠিনি ও শৰ্বীর স্বামী ] ।

বেদের যথাক্রিত অর্থের প্রামাণ্য স্বীকার করিতেন, একেপ মহে ! অর্থাৎ বেদ-বাক্য শুলি আবৃত্তি করিবা মাত্র যে অর্থের প্রতীতি হয়, সেই অর্থই যে ঠিক, খুবিয়া একেপ মনে করিতেন না । তাহারা বলেন, “অথাতী ধৰ্মজিজ্ঞাসা” “অথাতী ব্রহ্ম জিজ্ঞাসা”—অগ্রে বেদ অধ্যয়ন কর, পরে অধীতবেদ হইতে আপাত-লুক্ষ অর্থের ধারণ কর—পশ্চাত সেই সকল অর্থের বিচার কর—বিচার করিলে অস্তলীন [লুক্ষায়িত] অস-ত্বাংশের পরিহার হইবেক—অসভ্যের পরিহার হইলেই সত্যাংশ প্রকাশ পাইবে—সেই প্রক্ষুরিত সত্যাংশ যাহা বলিবে, তোমরা তাহাই করিবে । তাহারই সত্যতা, তাহারই অভ্যন্তর ও তাহারই আপ্ততা । বিচার-পূত অর্থের অনুসরণ করিলে মনুষ্যকে প্রতারিত হইতে হয় না, কিন্তু অবিচারিত অর্থের অনুগত হইলে মনুষ্যকে অবশ্যই প্রতারিত হইতে হয় \* ।

বাক্যবিচার সম্বন্ধে ঋবিদিগের মনোভাব এই যে, বেদ-বাক্যই হউক—আর লৌকিক-বাক্যই হউক—কোন বাক্যাই তুল্য ভঙ্গীর বা তুল্যপক্ষতির অনুগত মহে । বাক্য মাত্রেরই ভঙ্গী, সামর্থ্য, গতি ও বিন্যাস-পরিপাটি পরম্পর বিভিন্ন । স্বতরাং সেই ভিন্নতা-অনুসারে বাক্য-রাশিকে বিভিন্ন শ্রেণীর অনুগত করিয়া অর্থ কল্পনা করিতে হয় । পশ্চাত তাহাতে তর্কসংযোগ করিয়া, ভিন্ন ভিন্ন অর্থের সঙ্গলম ও বাবকলম করিতে হয় ; তাহা হইলেই রাশীকৃত বাক্যের মধ্য হইতে সারার্থ গ্রহণের উপায় প্রকটিত হইতে পারে ।

খুমিরা বেদ-চর্চা করিয়া যেকেপ পদ্ধতিতে বেদ-বাক্য সকলের

\* “অস্তুবীক্ষ্য মহর্মসালীঃ স্মীহিত্বন্তে মেষ্ঠস্মামুধাম্ ।” [মৌর্যাসো ভাষ্য]

বিভাগ করতঃ অর্থ সংগ্রহ করিতেন, এহলে—অস্ততঃ ভাস্তার কিম্ব-  
মংশও বলা আবশ্যিক হইতেছে।

রাশীভূত বেদ-বাক্য সকলকে প্রথমতঃ দুই ভাগে বিভক্ত কর।  
এক ভাগ বিধি, অপর ভাগ অর্থবাদ। বিধি দুই প্রকার। প্রবর্তক  
বিধি ও নিবর্তক বিধি। প্রবর্তক বিধি 'বিধান' নামে, আর নিবর্তক  
বিধি 'নিষেধ' নামে বিধ্যাত। দেখিতে পাইবে যে, প্রবর্তকবিধি  
গুলি মহুষ্যকে বিধেয় পদার্থে প্রবর্তিত করিবার জন্য ব্যাকুল, আর  
নিবর্তক-জাতীয় বিধি গুলি, নিষিক্ত কার্য হইতে মহুষ্যকে নিবৃত্ত  
যাওয়াবার জন্য শশ-ব্যস্ত।

অর্থবাদ ও দুই প্রকার। স্তুত্যর্থবাদ ও নিন্দার্থবাদ। স্তুত্যর্থবাদ  
গুলি প্রবর্তক-বিধির পোষকতা করে, আর নিন্দার্থবাদ গুলি নিবর্তক-  
বিধির উত্তেজনা করে। এই অর্থবাদ-স্বরের আবার তিনি প্রকার ভেদ  
আছে। গুণবাদ, অশুবাদ, আর ভূতার্থবাদ। ইহার বিস্তার, স্তু-  
বতঃ প্রদর্শিত হইতেছে, মনোনিবেশ কর—

প্রবর্তকবিধিই হউক—আর নিবর্তকবিধিই হউক ;— খণ্ড বাক্যই  
হউক—আর আথ্যারিকা বাক্যই হউক ;— বাক্য-রাশির মধ্যে যে অংশ  
উপদেশাত্মক, সেই অংশের নাম বিধি। তামধ্যে যে বিধি কার্য-  
প্রবৃত্তির উত্তেজক, সেই সকল বিধি প্রবর্তক-জাতীয়, আর যাহা  
নিবৃত্তির প্রয়োজক, তাহা নিবর্তক বা নিষেধ জাতীয়। “কুর্যাদ”  
করিবেক, “কুরু” কর,—“কর্তব্যঃ” করা আবশ্যিক,—“করণীয়ঃ”  
করিবার যোগ্য,—“কৃতে শুভস্তুবতি” করিলে মঙ্গল হইবে,—ইত্যাদি  
প্রকার বাক্যজাত প্রবর্তক বিধি-জাতীয়। আর “ন কুর্যাদ” করিবেক  
না,—“ন কর্তব্যঃ” করিও না বা করা অসুচিত,—“কৃতে নরকঃ

প্রয়াস্তি” ইহা করিলে কষ্ট পাইবে,—ইত্যাদি প্রকার বাক্য সকল নিবৃত্তক বা নিষেধবিধি-জাতীয় ।

এই দ্বিধি বিধিকে পুষ্ট করিবার নিমিত্ত, দৃঢ় বাক্যবার নিমিত্ত, কতক শুলি উত্তেজক বাক্য এবং উত্তেজক আধ্যায়িকা তৎসঙ্গে ঘোগ দেওয়া থাকে । সেই সকল অংশের নাম অর্থবাদ । বিধি যেমন দ্বিধি, তেমনি উত্তেজক-অর্থবাদগুলিও দ্বিধি । স্তুত্যর্থবাদ ও নিন্দার্থবাদ । “অর্থায় পুরুষের মিলন বাদঃ কথমদ্বয়” — প্রয়োজন [উত্তরাঞ্চলে] সিদ্ধি লক্ষ্য করিয়া যে কিছু বলা যায়, সেই সকলের নাম অর্থবাদ । ইহারই রিভাগ স্তুত্যর্থবাদ ও নিন্দার্থবাদ । প্রশংসা বাক্য বা প্রশংসাবাদ, আর ঐ স্তুত্যর্থবাদ, একই কথা । আর নিন্দাবচন ও নিন্দার্থবাদ, তুল্য কথা । আরোপিত শুণ কথনের নাম স্তুতি বা প্রশংসা, আর আরোপিত দোষ কথনের নাম নিন্দা বা গহণা । ইহা মনে রাখিতে হইবে ।

পূর্বে বলা হইয়াছে “স্তুত্যর্থবাদ শুলি প্রবৃত্তক বিধির পোষকতা করে, আর নিন্দার্থবাদ শুলি নিবৃত্তক বিধির সহায়তা করে ।” এই পোষকতা সহায়তা বা উত্তেজকতা যে কিরূপ তাহাও বিবেচনা করা আবশ্যিক ।

বেদ বাক্য রাজাদিগের আজ্ঞা-বাক্যের স্থান নহে । রাজা যেমন “ইহা কর” — “উহা করিও না” এই মাত্র বলিয়াই নিশ্চিন্ত থাকিতে পারেন, সে বিষয়ে লোকের প্রবৃত্তি জন্মাইবার নিমিত্ত তাঁহার আর উপায়ান্তরের উত্তোলন করিতে হয় না, বাক্যাড়স্বর বা প্রয়াস ব্যয় করিতে হয় না, বেদ-বক্তাৰ সঙ্গে সেক্ষণ নিষ্পত্তি থাটে না । বেদ-বক্তাৰ সিপাই নাই—শাস্ত্রীও নাই । তিনি কাহাকে মারিতে পারিবেন

না, কাটক দিতেও পারিবেন না। অথচ তাহাকে তত্ত্বকার্যে আবক্ষ রাখিতে হইবে—প্রত্যেক উপদেষ্টব্য বিষয়ে লোকের প্রবৃত্তি বা নিবৃত্তি জন্মাইতে হইবে। তিনি কি করেন, “কর” বা “করিও না” এই মাত্র বলিলে, পাছে কেহ তাহা না শুনে, এই ভয়ে অগত্যা তাহাকে সমস্ত উপদেশ গুলিকে ফলাফল সংযুক্ত করিয়া স্মৃতি নিন্দা বা পুরস্কার ত্বরিষ্ঠার পরিপূর্ণ করিয়া উপদেশ করিতে হইয়াছে। বাকের শক্তি, কিন্তু বাক্য বা বাক্যবিন্যাস দ্বারা তাঁকালিক লোকদিগকে কতদূর বশীভৃত করা যায়—ভুলান যার—মোহিত করিয়া রাখা যায়—তাহা তাঁহারা মেরুপ দুঃখিতেন, তদন্তুসারেই তাঁহারা শাস্তি রচনা করিয়াছেন। অতএব যে সকল কর্ষ কর্তব্য বলিয়া উপদিষ্ট হইয়াছে, বা অকর্তব্য বলিয়া নিষিদ্ধ হইয়াছে, তত্ত্বাবত্তের লিখিত ফলাফল যে সমস্তই ঠিক হইবে একুপ নহে। কেন না, উপদেষ্টব্য বিষয়ে ফলাফল সংযোগ করা কেবল লোকের তত্ত্বকার্যে রুচি জন্মাইবার নিমিত্ত। মহর্ষি বাস বলিয়াছেন “রোচনার্থা ফলশ্রুতিঃ” মহুর্বোর কার্য প্রবৃত্তিতা ও অকার্য নিবৃত্তিতা সাধনের নিয়িত্তি কলের উল্লেখ করা হয়।

“দিষ্য সিদ্ধঃ প্রদান্যামি খল্পন স্মৃত-লভ্যকম ।

দিষ্যবস্তুকাঃ দিষ্যতি ন দর্শ বাবদিব তু ॥” [ বীমাংসা প্রস্থ ]

পুত্রের আরোগ্যকামী পিতা যেমন নানাবিধি ওলোভন দ্বারা শিশু সন্তানকে তিক্তাদ্বাদ ঔষধ সেবনে প্রবৃত্ত করান, প্রজাবর্দের কুশলকামী শাস্ত্রও তেমনি অজ্ঞান প্রজাদিগকে ফলাফলের লোভ দেখাইয়া সৎকার্যে প্রবিত্তি ও অকার্য হইতে নিবৃত্তি রাখিবার চেষ্টা পান। তিক্ত ভোজন করা হইলে পিতা যেমন বালককে মৌদ্রিক প্রভৃতি দ্বীপুক্ত লোভ বস্ত প্রদান করেন না, শাস্ত্রও তেমনি উপদিষ্ট

কার্য্যের অঙ্গুষ্ঠাতাকে যথোক্ত ফল প্রদান করেন না । যেমন পিতার ইচ্ছা পুত্র অরোগী হউক, তেমনি শাস্ত্রেরও ইচ্ছা প্রজা সকল শাস্তি লাভ করুক । পিতার প্ররোচনায় তিঙ্গাস্ত্রাদ ওষধ সেবন করিলে পুত্র যেমন কেবল আরোগ্য লাভই করে, যেদক পায় না, সেইরূপ, শাস্ত্রের প্ররোচনায় মহুষ্য শাস্ত্রাপদিষ্ট পথে গমন করিলে বাহ্যিক বা আধ্যাত্মিক কোন প্রকার কুশল লাভ করে, অন্য ফল পায় না । “প্রতিপদি কুশাগ্নং নাশ্চীয়াৎ” প্রতিপত্তিথিতে কুশাগ্ন ভক্ষণ করিবেক না । এই একটি বিধি অর্থাৎ উপদেশাত্মক বাক্য । পাছে কেহ এই উপদেশ উল্লজ্জন করিয়া অকুশলী হয়, এই ভয়ে শাস্ত্র, উহার গাত্রে একটি নিন্দার্থবাদ সংলগ্ন করিয়া দিলেন “কুশাগ্নে চার্থহানিঃসাং” যে প্রতিপত্তিথিতে কুশাগ্ন ভক্ষণ করিবেক, তাহার অর্থ বিনাশ হইবে । বস্তুতঃ কথিত সিঙ্কান্তের অনুসারে বুঝিতে হইবে যে ঐ অর্থবাদ বাক্যটি কেবল প্রতিপত্তিথিতে লাক-দিগকে কুশাগ্ন ভক্ষণ হইতে নিয়ন্ত রাখিবার চেষ্টা করিতেছে মাত্র, কুশাগ্ন-ভোক্তার অর্থ বিনাশ করিবার চেষ্টা পাইতেছে না । ফলতঃ উক্ত উপদেশ বাক্যের মৰ্ম্ম এই যে, প্রতিপত্তিথিতে কুশাগ্ন ভক্ষণ করিলে রাস্তাবিক কোন অপকার নাই হউক, ভক্ষণ না করিলে শারীরিক বা মানসিক কোন প্রকার না কোন প্রকার উপকার আছে ।

প্রভুর আজ্ঞা বাক্যের উপর ভজ্ঞ-পুরুষের অচলা ভক্তি ও বিশ্বাস ধারায় তাহারা যেমন প্রভুবাক্য সকল শিরোধৰ্ম্ম করতঃ বহন করে—সেইরূপ, শাস্ত্র-ভজ্ঞ ব্যক্তিকা যেন উক্ত কথার উপর ভক্তি ও বিশ্বাস নিয়িত করিয়া কুশাগ্নেভোজনে নিযুক্ত থাকিলেন, কিন্তু মাঝেরা

শান্তের শক্ত নহেন, অমুগত নহেন, তাহারা কেন নিবৃত্ত থাকিবেন ?  
বৱং তাহারা এই বলিয়া শান্তকে অমুযোগ কৱিবেন যে, “ শান্ত  
উক্ত তিথিতে কুশাগু তক্ষণাতক্ষণের দোষ শুণ অবগত, আছেন কি  
মা মনেহ ?—যদি থাকেন, গোপন কৱিবার প্ৰৱোজন কি ?  
—তোমৰা অচন্দে কুমড়া থাও—থৃংলে কি হইবে ? কিছুই হইবে  
না—উহা কেবল বোকা ভুলান কথা থাক ” ।

পৰভাৰী অপ্রকালু তৰ্কদাস তপ্তশোণিত ভবিষ্যৎ-পূৰ্ববেৱা যে  
শান্তকে এই বলিয়া তিৱঢ়াৰ কৱিবে—শান্ত তাহা বুকিতে পাৱিয়া  
ছিলেন । কাৰণ, ঐ ক্লপ অমুযোগ বাক্য লক্ষ্য কৱিয়া নানা শান্তেৰ  
নানা হানে কটাক্ষ-ক্ষেপ দৃষ্ট হয় । ফল, থান্যাখাদোৱ সহিত শৱী-  
ৱেৱ, মনেৱ, জ্ঞানেৱ, ধৰ্মেৱ যে দৰিষ্ঠ সমৰ্পণ আছে, সে সমস্ত প্ৰদৰ্শন  
কৱিত হইলে স্বতন্ত্ৰ একটি পুস্তক নিৰ্মাণ কৱিতে হয় এবং তাহা  
এ পুস্তকেৰ উদ্দেশ্য নহে । সুতৰাং তাহা পৰিত্যক্ত হইল,—পাঠক  
বৰ্গ কৰ্মা কৱিবেন ।

তিঠু । লোক মধ্যে এই এক স্থিৱ সিদ্ধান্ত আছে যে “ভাল  
লোকে থাহা উপদেশ কৱে—তাহার কোন ভাল ফল আছে । অৱ  
থাহা নিষেধ কৱে, তাহার কোন মন ফল আছে ” । এই লোকিক  
লিঙ্কান্তেৰ অমুসারেই বৈদিক বাক্যেৰ সিদ্ধান্ত হয় । সাধু বন্ধুবোৱা বেশৱ  
লোককে সৎকাৰ্য্যে প্ৰবৃত্ত কৱিবার নিয়মত নানাবিধ ফলেৱ উল্লেখ,

\* পূৰ্বকালেৱ ছই ঝকটি বিধি-নিষেধেৰ মৰ্ম একশকার বৈজ্ঞানিক পণ্ডিতেৰা  
কলনা থামা বাহিৰ কৱিতেহৈম । ১৯১৪ । ১৫ শকেৱ তত্ত্ববোধনীপত্ৰিকায় “আৰ্দ্ধ  
বৰিদিশেৱ ভাড়িত বিষয়কজ্ঞান” শৰ্মিক অস্তাৰে কলক পঞ্জি তাৰ প্ৰকাশিত  
হৈয়াছে এবং আন্যান্য সমৱে অন্যান্য একাৰ পাত্ৰীয় মৰ্ম অবেক প্ৰকটিত হৈয়া  
ছাই এবং এখনও হইতেহৈ ।

ঘটনার আধ্যাত্মিক রচনা, দৃষ্টান্ত স্থলের উত্তোলন করেন ; শাস্ত্রও ঠিক সেই রূপ করেন । তবে উপদেশাত্মক অংশই বেমুল লোক-বাক্যের সার, সেই রূপ শাস্ত্র-বাক্যেরও সার উপদেশ । বাক্য-বাণিজ মধ্যে উপদেষ্টব্য অংশের পোষকতাকারী ঘটনা বা আধ্যাত্মিক বাক্যান্তর গুলি বেমুল কদাচিত্সত্যও হয়, কদাচিত্সমিধ্যও হয়, বেদ-বাক্যেরও ঠিক সেই রূপ হয় । এই বিবেচনার অধিবারী, উপদেশাত্মক শাস্ত্র ভাগের উত্তেজক ঘটনাধ্যান, ইতিহাস বর্ণন, বা বস্তুশক্তি কথন রূপ আর্থবাদিক অংশ সকলকে ত্রিধা বিভক্ত করিয়া তাহার তাৎপর্য নির্ণয় এবং সত্যাসত্যের অবধারণ করিতেন । সেই তিনি প্রকারের এক প্রকারের নাম শুণবাদ, জ্ঞাতীয় প্রকারের নাম অনুবাদ, তৃতীয় প্রকারের নাম ভূতার্থবাদ । ইহা পূর্বে বলা হইয়াছে, এক্ষণে তাহারই অর্থ প্রকট করা যাইতেছে ।

শুণবাদ—“বিরোধে শুণবাদঃ স্যাঃ” বে অর্থবাদে অত্যক্ষ-বা যুক্তি-বিকল্প পদার্থের বা ঘটনার সংলগ্ন দৃষ্ট হইবে, তাহার নাম শুণবাদ । এই শুণবাদ-জ্ঞাতীয় অর্থবাদের বর্ণনীয় অক্ষরার্থ অংশ অসত্য ; কেন না উপদেশ্য বিষয়ে লোকের প্রযুক্তি বা নিযুক্তি উৎপন্ন হনের নিমিত্তই ইহার জন্ম স্মৃতিরাং উপদেশ্য বিষয়ের অশঙ্গা করাই ইহার সত্য ।

অনুবাদ—“অনুবাদোহষধারিতে” বে অর্থবাদ কেবল বিজ্ঞাত বিষয়েরই কথা বলে, তাহার নাম অনুবাদ । এই অনুবাদ-জ্ঞাতীয় অর্থবাদের লক্ষ্যাংশ ও বর্ণনীয় অংশ উভয়ই সত্য । বদি ও বিজ্ঞাত বিষয়ের উপদেশ করা নিষ্পুরোজন, তথাপি তাহার কোন স্বতন্ত্র কল আছে বুঝিতে হইবে অর্থাৎ বেধানে বেধানে তাহুশ বর্ণনা বা উপ-

দেশ আছে, সেই সেই স্থানে অবশ্য কোন প্রকার স্বতন্ত্র অপরিজ্ঞাত বিষয়ের উপদেশ আছে বুঝিতে হইবে।

ভূতার্থবাদ—“ভূতার্থবাদসন্দর্ভান্ত” যে অর্থবাদে প্রত্যক্ষ বা সুক্ষ্ম বিকল্প কথা নাই, বিজ্ঞাত বিষয়ের প্রতিপাদন নাই, ঈন্দ্রিয় অর্থবাদের নাম ভূতার্থবাদ। এই ভূতার্থবাদ-জাতীয় অর্থবাদকে অসভ্য বিবেচনা করা মুচ্চ বুদ্ধির কার্য।

এইরূপ শান্ত-বাক্যের বালোক-বাক্যের বিবিধা গতি, শান্তের স্থানে স্থানে প্রদর্শিত হইয়াছে। বাক্যের সহিত অর্থের, অর্থের সহিত বাক্যের ও উভয়ের সহিত মানব মনের বা মানবীয় জ্ঞানের কিন্তু সম্বন্ধ—বাক্যের শক্তি যমুন্যের মনে কতদূর অভূত করিতে পারে—তাহাও বর্ণিত হইয়াছে। সে সকল উদ্বাটন করা অস্থানাদির অসাধ্য। ফল, এতদপেক্ষা ও সুজ্ঞা গতি অবলম্বন করিয়া আর্যেরা বেদ ব্যুক্ত্যের তাৎপর্যাবধারণ করিতেন। তাহাতে যেকল জ্ঞান লাভ হইত, তাহাকে অব্যভিচারী মনে করিয়া তদমূসারেই চলিতেন, এবং অব্যক্তেও উপদেশ দিতেন, কদাচ তদ্বিকল্প কার্য করিতেন না।

বেদের মধ্যে যে সকল ক্ষুদ্র বা বৃহৎ প্রস্তাব আছে, খৰিমা বলেম যে, ছয় প্রকার উপায় দ্বারা তত্ত্বাবত্তের তাৎপর্য উদ্বাটিত হয়। যথা—উপক্রম ও উপসংহারের ঐক্যকূপ্য (১), অভ্যাস [ পুনঃ পুনঃ উদ্বেশ্য ] (২), উপক্রান্ত [ যাহা প্রস্তাব আরম্ভের ভিত্তি ] পদার্থের অপূর্বতা অর্থাৎ অজ্ঞাততা [ অন্য প্রকারে যাহা জানা যায় নাই ] (৩), উপক্রান্তের সহিত ফল সম্বন্ধ (৪), উপক্রান্ত পদার্থে কৃচি জনক অর্থব্দ (৫), তর্ক দ্বারা উপক্রান্ত পদার্থের সংশোধন (৬)। যে পদার্থ স্থানে অস্তাবের আরম্ভ হইয়াছে, সমাপ্তি কালেও যদি সেই বস্তু

ଉଲ୍ଲେଖ ଥାକେ, ପ୍ରକାଶରେ ମଧ୍ୟ ମଧ୍ୟ ସେଇ ପଦାର୍ଥର ଅନୁବାଦ ହିଁବା,  
ଥାକେ, ବାରଂବାର ଉତ୍ସିଦ୍ୟମାନ ସେଇ ପଦାର୍ଥ ସଦି ଫଳ-ପ୍ରାଦ ବଲିଆ ବର୍ଣ୍ଣିତ  
ହୟ,—ଏବଂ ଅର୍ଥବାଦ-ଧାକ୍ୟ ଗୁଣି ସଦି ତାହାକେଇ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଆ ପ୍ରବୃତ୍ତ  
ହିଁବାଛେ ଏକପ ବୋଧ ହୟ, ତରକାରୀ ସେଇ ପଦାର୍ଥଟି ସଂସ୍କତ ହିଁବା  
ମିଳାନ୍ତ ହିଁତେଛେ ସଦି ଏକପ ପ୍ରତ୍ତିତି ହୟ,—ତାହା ହିଁଲେ ସେଇ ପଦା-  
ର୍ଥର ଉପଦେଶ କରାଇ ସେଇ ପ୍ରକାଶରେ ଉଦ୍‌ଦେଶ୍ୟ ବା ତାତ୍ପର୍ୟ ବିବେଚନା  
କରିତେ ହିଁବେ\* ।

ଏହି ସକଳ ବିଚାର ପକ୍ଷତି ଓ ଏତଙ୍କିମ ଅନେକାନେକ ବାକ୍-ଭକ୍ତି-  
ଅକାଶ, ବୈଦିକ ରଚନାର ଉପର ଦେଖିତେ ପାଇଯା ଯାଏ । ଶୁଣି ଓ ପୂର୍ବ-  
ଶେର ରଚନାଓ ଏହି ପରିପାଟି ଜ୍ଞମେ ହିଁବାଛେ । ବେଦର ମଧ୍ୟେ ସେମ  
ଅନେକ ଅସମ୍ଭବ ଗନ୍ଧ-କଥା ଆଛେ, ପୂରାଣେର ମଧ୍ୟେ ଓ ଠିକ୍ ଲେଖିଲାଗି  
ଆଛେ । ଅସମ୍ଭବ ରଚନା ଦେଖିଯା ପୂରାଣକେ ଆମରା ଉପେକ୍ଷା କରି, କିନ୍ତୁ  
ଖ୍ୟାତ ତାତ୍ତ୍ଵ ବା ତତ୍ତ୍ଵଧିକ ଅସମ୍ଭବ ଦେଖିଯାଓ ବେଦକେ ଅବଜ୍ଞା କରି  
ତେବେ ନା, ପ୍ରତ୍ୟାତ ବିଚାର ଯାର୍ଗ ଅବଲମ୍ବନ କରିଆ ତାହାର ବାଧାର୍ଥ  
ନିରାପଦ ପୂର୍ବକ ସତ୍ୟାଂଶେର ଆଦାନ ଓ ଅସତ୍ୟାଂଶେର ପରିହାର କରିତେନ ।  
ଅସତ୍ୟାଂଶେକେ ଏକେବାରେ ହେଁ ଜ୍ଞାନ ନା କରିଆ ତାହା ସତ୍ୟାଂଶେର ଉପ-  
କାର୍ଯ୍ୟ ମନେ କରିତେନ । ଖ୍ୟାତ ସେମ ବେଦ ବାକ୍ୟର ତାତ୍ପର୍ୟ-ଗ୍ରହର  
ନିରିଷ୍ଟ ସ୍ୟାକୁଳ, ଅନ୍ତାବାନ୍ ଓ ବିଚାରନିପୁଣ ହିଁବାଛିଲେନ, ଆମରାଓ  
ସଦି ସେଇ କ୍ରପ ହିଁତାମ, ଉପେକ୍ଷାଜ୍ଞିକା ବୁଦ୍ଧି ସଦି ଆମାଦେର ଅବଳା କାହିଁ  
ହିଁତ, ତାହା ହିଁଲେ ବୋଧ ହୟ, ଆମରାଓ ପୂରାଗାଦିର ପ୍ରତି ଅନ୍ତାବାନ୍  
ହିଁତାମ ।

\* “ତତ୍ତ୍ଵଜ୍ଞନୀଯାତିକାରୀଦାତାତ୍ତ୍ଵାତ୍ମୀୟମୁର୍ବଳ କରନ୍ତୁ । କର୍ମବହିମଦନୀ ଏ ଶିଖି  
ମାତ୍ରମେତିଶିଥ୍ୟ ।” {ବ୍ରୋନ୍ କାର୍ତ୍ତିକ }

“পুরাণ” এই শব্দটি বৈদিক শব্দ। অতএব, বাস বা তচ্ছব্দ-কালিক পশ্চিমগণ হইতেই যে পুরাণের প্রথমোৎপত্তি হইয়াছে, এরপ সিদ্ধান্ত মনে রাখা অকর্তব্য। ভঙ্গি-বিশেষের আক্ষণ্যক বেদ ভাগকে পুরাণ বলে। আধুনিক পুরাণ সকল তাহারই অনুকরণ মাত্র। কর্তব্যাকর্তব্য ক্লপ বেদার্থের ব্যবরণাত্মক ধৰ্মি-বিরচিত গ্রন্থের নাম স্মৃতি [ বেদের অর্থ ব্যবরণ রাখিয়া যাহা রচিত ] আর বৈদিক পুরাণের পক্ষতিতে, লোকিক ও বৈদিক উভয়বিধ ঘটনাবলী প্রকাশক ধৰ্মি বিরচিত গ্রন্থের নাম পুরাণ। \*

সম্পত্তি উপদেশিক জ্ঞানের পরীক্ষা করিতে করিতে আমরা অনেক দূরে আসিয়া পড়িয়াছি। অতএব, এই স্থানেই প্রাগৱিক অভ্যাগত বুদ্ধির শেষ করা গেল।

পূর্ণশাস্ত্রের মতে, বিশেষতঃ কাপিল শাস্ত্রের মতে, প্রমাণ নিচয়ের মধ্যে আপ্ত-বাক্য স্বতঃপ্রমাণ। চক্ষুঃ বেদন স্বতঃপ্রমাণ, মেইকলী স্বতঃপ্রমাণ; অর্থাৎ উহা প্রমাণ কি না ? তাহা আর পরীক্ষা করিতে হয় না। এই প্রমাণ-পরিনির্ণিত জ্ঞানের অব্যভিচারিতা সর্বকালেই আছে। বাক্যের আপ্ততা সম্বন্ধে যে কিছু মত আছে—সে-

\* “যদুজ্ঞাবাসীবিহুবৃহস্পতিৰাগি কল্পাল্প মাথা মারাম্বী” [ খণ্ডকার্য দ্বৃতা প্রতি ] অমুবাদ আচীম ঘটনাবলীয় ব্যবরণাত্মক বেদ ভাগের নাম হিতিহাস—জগতের বা জগতীয় বস্তু জাতের পূর্বাবস্থা বর্ণনাত্মক বেদ ভাগের নাম পুরাণ—যাগ ইজাদি বচিত কর্তব্যাকর্তব্যের পক্ষতি ও দোষ শুণ নির্ণয়াত্মক বেদে ভাগের নাম কল—অশংসা সূচক গালোপরোগী বেদ ভাগের নাম পৃথ্বী—সমুদ্র বৃক্ষাত্মক বেদাংশের নাম নারাশংসী। এইস্তেপ, বেদের মধ্যেই সমস্ত আছে। আধুনিক পুরাণবিজ্ঞ রচনাপূর্ণতি ও নামকরণ, উভয় বৈদিক পুরাণবিজ্ঞ অসুসাধারণ হইয়াছে। তবে কি বা আধুনিক পুরাণ সমূহের বৈদিক পুরাণ অপেক্ষা সহজি শর্ষনা ও অকুট ভঙ্গী বিভিন্ন পরিমাণে আছে।

समस्त पूर्वेह बला हईराहे । फल, सकल मतेह वेद वाक्योर आ-  
शुता श्रीकार आहे । वाक्य-विचारेव वे श्रीकार व्रीति-पक्षति अदर्शन  
करा हईल, तदमुसारे विचारित वेद-वाक्य वे ज्ञान ग्रन्थ व करिवे,  
सेहे ज्ञान अत्रास्त अर्थां यथार्थ ज्ञान । लौकिक वाक्योव विचार सं-  
वोग कराव आवश्यकता आच्छे । ताहा॒ ग पूर्वे बला हईराहे ।  
तदमुसारे विचारित-लौकिक वाक्योव यथार्थ ज्ञानेर जनक । तबे  
प्रतेद एहे ये, लौकिक वाक्य केवल ऐहिक व्यवहारेर योग्य  
पदार्थेर प्रतिपादन करे, आर बैदिक वाक्य सकल दृश्यादृश्या ओ  
ऐहिक पारत्रिक उत्तर विध पदार्थेरहे प्रतिपादन करे, किंतु वेद-  
वाक्येर किछु अदृश्य ओ पारत्रिक कुशलेर दिग्गेहि समधिक पक्षपात  
सृष्ट हय ।

अपिच, वाल्यकाल हैत्ते शब्देर श्रवण, कार्येर दर्शन, व्यवहार  
पक्षतिर मनन, ओ पर्यावेक्षण करिते करिते महूष्य, शब्द-वाचिर  
विचित्र शक्ति अवगत हैत्ते पारे । शब्दे ये अर्थ-प्रत्यारक विचित्र  
शक्ति आवश्य आहे, ताहार परिचय पाओयार नामव्यूहपत्रि \* । एही

\*“त्युपमस्य विद्यार्थ्यप्रतीतिः” “विद्मिः स्तवमविद्मिः” [ कापिल शब्द ]  
म्यूःपत्रि [ संक्षारविशेष ] ज्ञान एकाच ज्ञान-सामान्येर एवं कोन कोन विशेष  
ज्ञानेर कारण । एवं ज्ञान अनेक आहे, याहा इतिहास, वृत्ति, वा उपदेश वारा-  
जावे ना । केवल व्यवहाराधीर उत्तर हईरा सृष्ट संक्षारे आवश्य हय । एही  
व्यवहाराधीन स्मृःपत्रि ज्ञानेर कक्षकश्चित् ऐतिहास-ज्ञानेर यद्ये, कक्षकश्चित्  
वौक्तिक ज्ञानेर यद्ये, कक्षकश्चित् वा उपदेशिक ज्ञानेर यद्ये अविष्ट हईरा  
आहे । से शिळिके आवरा तित्र विलिया उपशक्ति करिते पारिसा । यथा  
ऐतिहास-ज्ञानेर यद्ये सूरजादि ज्ञान । एही सूरज ज्ञानाति कोन असाध निश्चय  
आहे । उहा व्यवहार-स्मृःपत्रि । व्यवहार स्मृःपत्रि हईलेण आवरा उहाके व्यक्तज्ञ  
विलिया आविसा, ऐतिहास-विलियाइ विकेचन वरि । सूरज, उत्तीर्ण, नीचस, असाध

কৃৎপত্তিমাল্প পুরুষই বিচারের অধিকারী। তব, প্রমাদ, বিপ্রগিত্যা, কর্ণপাটৰ প্রভৃতি জৈবিক দোষ রহিত কথিতবিধি অধিকারি-ব্যক্তি<sup>১</sup> বিচার পূর্বক যাহা বলেন, তাহা সত্য। এতত্ত্বের সাংখ্যমতে বিচারিত বেদ বাক্য এবং ষোগি-পুরুষের \* বাক্যও সত্য স্বতরাং তৎসম্মুখ জ্ঞানও সত্য। এতাদৃশ সত্য বাক্যের নাম উপদেশ, আর তজ্জন্য জ্ঞানের নাম উপদেশিক জ্ঞান।

এতাদৃশ উপদেশিক জ্ঞান সর্বপ্রকার অনর্থ নিরূপিত কারণ অবং এতাদৃশ উপদেশ তব, প্রমাদ, অজ্ঞান, সংশয়, সর্বপ্রকার দোষ নিরূপিত হেতু।

শিশুকাল হইত্তে জ্ঞান সংগ্রহ আরম্ভ করিয়া আমরা যে ভবি-

চক্ষঃ কি অন্যকোন ইন্দ্রিয় প্রাহা নহে, স্বতরাং উহা ইন্দ্রিয় সত্ত্ব জ্ঞান নহে। তথাপি আমরা বিবেচনা করিয়ে “এতদূর” “এত উচ্চ” মেল চক্ষে দেখিতেছি। কলতাপি এ সকল জ্ঞান আমাদের জ্ঞানশং ইন্দ্রিয়ের বাবহারাধীনই উৎপন্ন হইয়া মৃচ্ছস্তুতারে আবক্ষ হইয়া গিয়াছে। উহা বাবহারাধীন জগ্নে বলিয়া, অপ্রাপ্য-বাবহার বালকদিগের ‘এত দূর’ ‘এত উচ্চ’ জ্ঞান থাকা চৃষ্ট হয় না। এই কল, সংকে তাদি ব্যবহার সম্মুখ জ্ঞানও যৌক্তিক জ্ঞানের অধো এবং এশিদের এই শক্তি, এইঝুপ বলিলে তই ঝুপ বৃক্ষতে হইবে, ইত্যাদি জ্ঞান উপদেশিক জ্ঞানের অধো নির্বিষ্ট আছে। কপিল বলেন, আশ্টোপদেশ, মৃচ্ছ পরম্পরায় বস্তুর ব্যবহার ও জ্ঞান-শব্দের সামান্যাধিকরণ্য, এই তিনটি মাত্র শব্দার্থ জ্ঞানের কারণ। তত্ত্বের চতুর্থ কারণ নাই। এ সকলের অনেক বিস্তার আছে, কিন্তু সে সকল বলিতে গেলে অনেক বাহ্য্য হইয়া উঠে বলিয়া ক্ষান্ত থাকা গেল।

\* সার্ধ্য-গাতঙ্গলাদি শান্তের সত্ত এই যে, ষোগাভ্যাস করিতে কঁজিতে স্থু-  
ত্যের এক প্রকার সামর্থ্য উৎপন্ন হয়। তবলে তাহারা ত্রিকালদর্শী ও  
ব্যবহৃত অর্থের জ্ঞাতা হন। ষোগাভ্যাস হারা জ্ঞানঃকল্পণের রজ স্থু অংশ  
অর্থাতঃ জ্ঞান, অপ্রকাশ ও বিক্ষেপ প্রকৃতিক কারণীয়ুক্ত পদার্থ সকল অবিহৃত  
হই এবং তবলে অস্তঃকল্পণ প্রকাশনার হইয়া উঠে হত্যাঃ তাহাদিগের নিকট  
কোন বস্তুই আবৃত্ত ধারিতে পারে না।

ବ୍ୟତେ ଜ୍ଞାନ ବ୍ୟକ୍ତ ହଇବାର ଆଶା କରି—ତାହାଓ ଉପଦେଶେର ବା ଆଶ୍ରମ ବାକ୍ୟେର ମହିମା । ସଦି ଚକ୍ରଃ, କର୍ଣ୍ଣମାସିକା ପ୍ରଭୃତି ସମ୍ମତ ଇତ୍ତିଯି ବର୍ତ୍ତମାନ ଥାକେ, ଆର ଏକମାତ୍ର ବାକ୍-ବ୍ୟବହାରେର ଅଭାବ ହସ୍ତ । ସଦି ଜଗତେର କୋନ ଲୋକ କିଛୁମାତ୍ର ନା ଶୁଣେ, ନା ବଲେ, ତାହା ହଇଲେ ଆମରା ଚକ୍ରଃ ଥାକିତେଓ ଅନ୍ଧ, ଇତ୍ତିଯି ଥାକିତେଓ ନିରିତ୍ତିର ପ୍ରାଗ୍ ହଇଯା ଯାଇ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଅଧିକ କି, ବାକ୍-ବ୍ୟବହାର ନା ଥାକିଲେ ଆମାଦେର କୋନ ଜ୍ଞାନିଇ ସକ୍ଷାରିତ ଓ ପରିଷ୍କତ ହିତ ନା । ସଦି ସନ୍ଦୟ-ପ୍ରମୃତ ବାଲକକେ ବିଜନ ଅରଣ୍ୟେ ରାଧା ଯାଏ—ତାହା ହଇଲେ ତାହାର ଯେକଥିପାଇଁ ଜ୍ଞାନ ସକ୍ଷୟ ହସ୍ତ—ତାହା ପାଠକଗଣ ଭାବିଯା ଦେଖୁନ । ଇହ ସଂସାରେ ସଦି ସକଳ ଯତ୍ନୟାଇ ଯୁଗପରି ବାଗିତ୍ତିଯି ବିହୀନ ହସ୍ତ—ତାହା ହଇଲେ ସଂସାରେର ଦଶା କି ହସ୍ତ ତାହାଓ ମନେ କରିଯା ଦେଖୁନ ।

\* ମନେ କର, ସେ କଥନ ‘ଅଶ୍ଵ’ ଏହି ବାକ୍ୟ ଶୁଣେ ନାହିଁ—କାହିଁ ବନ୍ଧୁଙ୍କୁ କେ ‘ଅଶ୍ଵ’ ବଲେ ତାହା ଜାନେ ନାହିଁ—ଜ୍ଞାନ ଅଗ୍ରହୀତ-ଶକ୍ତ୍ୟ-ବିଜନିକ ପୁରୁଷେର ଚକ୍ରର ଉପର ଅଶ୍ଵ ରାଧିଯା ଦିଲେଓ ଯତକ୍ଷଣ ନା କୋନ ବିଶ୍ଵତ ପୁରୁଷ ବଲିବେ ସେ ‘ଏହି ଅଶ୍ଵ’—ତତକ୍ଷଣ ତାହାର ଅଶ୍ଵ ଜାନା ହିଁବେ ନା । ପୂର୍ବେ ସଦି ଲିପି ବା ବିଶ୍ଵତବାକ୍ୟେର ବାରା ଅର୍ଥର ଲକ୍ଷଣ ଜାନା ଥାକେ—ତବେ ତାହା ନା ବଲିଲେଓ କଥକିଂହ ଚଲିତେ ପାରେ । ଅତଏବ, ପଦାର୍ଥ ଚିନିବାର ପ୍ରଧାନ ଉପାୟ ବାକ୍ୟ, ବିଶେଷତଃ ବିଶ୍ଵତ ପୁରୁଷେର ବାକ୍ୟ । ମାଂଥ୍ୟଦିଗେର ପ୍ରଫୁଲ୍ଲତି ପୁରୁଷେର ବିବେକ ଜ୍ଞାନ, ବୈଦୋତ୍ତିକ ଦିଗେର ବ୍ୟକ୍ତଜ୍ଞାନ, ସମ୍ମତି ଆଶ୍ରମ-ବାକ୍ୟେର ଉପର ନିର୍ଭର କରେ ଦେଖିଯା ଭାବିଯା

\* “ଅଥ ହଳ-ଶୀ-ପିତ୍ତ୍ସାଯି ଅହର୍ଭୀମହର୍ଷୀ ସମ୍ମଦିନକାରୀ ହୁଏ ଶୌରିତି ବାକ୍ୟମେଦାତ୍ମାଗତ୍ତ୍ୱ ନ ଅନ୍ତର୍ଭୀତି ବିଷୟୀଜ୍ଞାନୀଯିଷି ଶୀ-ପିତ୍ତ୍ସି ଶୀ-ବୃଦ୍ଧମୁଦ୍ରାତ୍ମତ୍ତ୍ସି ।” ।  
[ ମହାବାକ୍ୟ ବିଚାର ] ।

ବାକ୍ୟକେ ଚକ୍ର ଅପେକ୍ଷାଓ ଶୁଭତର ପ୍ରାମାଣ ଘନେ କରିବେ । ଏହି ଜନ୍ୟଇ ଧ୍ୟାନର ନିକଟ ବାକ୍ୟେ ଅତ ସମ୍ମାନ । ଆପ୍ତବାକ୍ୟେ ସେ ଅର୍ଥରେ ପ୍ରାମାଣ୍ୟଯୁକ୍ତ ଆପ୍ତ ବାକ୍ୟ କି ନା ବେଦ ;—ଏହି ବେଦବାକ୍ୟ ଏବଂ ବେଦାର୍ଥ ମନନ-ଶୀଳ ଯୋଗି-ପୂର୍ବଦିଗେର ବାକ୍ୟ ଧ୍ୟାନଦିଗେର ନିକଟ ଅତି ମାନ୍ୟ । ତାହାଦେର ମତେ ବାକ୍ୟ, କି ଇହ ଲୋକିକ କି ପାରିଲୋକିକ, କି ତାତ୍ତ୍ଵିକ କି ପାରମାର୍ଥିକ, — ସର୍ବବିଧ ପଦାର୍ଥେରଇ ପ୍ରକାଶକ ।

ଏତ ଦୂରେ ପରୀକ୍ଷା ବିଷୟକ ପ୍ରସ୍ତାବଟି ସମାପ୍ତ କରା ହିଁଲ । ଏକଣେ ପରୀକ୍ଷିତବ୍ୟ ବିଷୟେର ନିର୍ଣ୍ଣୟ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇଥା ଯାଇବେ ।

### \*ସ୍ନକାର୍ଯ୍ୟବାଦ ।

“ନାୟବ୍ରଦ୍ଧମାଦୀହମନ୍ତ୍ରବତ୍ ।”

[ କାପିଳ ମୃତ୍ ]

ଏହି ପାଇଁ ପ୍ରାମାଣ ପରୀକ୍ଷା ସମାପ୍ତ କରା ହିଁଯାଛେ । + ସମ୍ପ୍ରତି ପ୍ରାମାଣେର ବିଷୟ ] ପରୀକ୍ଷା ଉପର୍ତ୍ତି । ଇହାଓ ସଂକ୍ଷେପେ

\* “ଅନ୍ତିତ ଅତୀତବିବୟଃ ସ୍ନ” ଯାହା ଆହେ ବଲିଯା ଜ୍ଞାନ ହୟ, ତାହାରଇ ନାମ ସ୍ନ (‘ଆହେ’) ଏହି ଜ୍ଞାନ ପ୍ରାମାଣ ଜ୍ଞାନ ହେଉଥା ଆବଶ୍ୟକ । ସ୍ନଏବେ ନାମ ଅସ୍ତ୍ର ବା ଅସତ୍ୟ । ଯାହାର କ୍ରମ ନାହିଁ, ଆଥ୍ୟ ନାହିଁ, ସେ ସ୍ଵର୍ଗରେ ନାହିଁ, ତାହାର ନାମ ଅଭାବ ବା ଅସତ୍ୟ । ସଥା—ନରଶ୍ଵର, ଶଶବିଦାନ, ବନ୍ଦ୍ୟା ପୁତ୍ର ଇତ୍ୟାଦି ।

+ ପୂର୍ବେ ତିନଟି ମାତ୍ର ପ୍ରାମାଣେର କଥା ବଲା ହିଁଯାଛେ । ସଦିଓ ମତବିଶେଷେ ଅଧିକ ପ୍ରାମାଣେର କଥା ଉଲ୍ଲେଖ ଆହେ, ତଥାପି ତାହା ଉଲ୍ଲେଖ ମାତ୍ର । ସାଂଖ୍ୟ ମତେ “ନାନ୍ୟନ୍ ନାତିରିଜ୍ଞମ୍” ତିନେର ଅତିରିଜ୍ଞ ପ୍ରାମାଣ ନାହିଁ, ନୂନମ୍ଭ ନାହିଁ । ଅଲୋକିକ ଆର୍ଦ୍ଧ ବିଜ୍ଞାନ ବା ଯୋଗି-ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ସଦିଓ ପ୍ରାମାଣଙ୍କରେ ନ୍ୟାୟ ଅସାଧାରଣ କଳ ପ୍ରସବ କରେ, ତଥାପି ତାହା କଥିତ ପ୍ରାମାଣକୁ ହିଁତେ ଭିନ୍ନ ନହେ । ଯୋଗୀଙ୍କ ଯୋଗ୍ୟ ବଳେ, ବିଦେଶୀଙ୍କେରା ଯତ୍ନ ବଳେ, ଅତି ଦୂରତ୍ତ ବଞ୍ଚକେତୁ ବିକଟହେବ ନ୍ୟାୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରେନ— ଶର୍ମାୟ ବା ତତ୍ତ୍ଵାୟ-ଶ୍ରଦ୍ଧା ବଞ୍ଚକେତୁ ପୁଣ୍ୟରେ ଅତ୍ୟକ୍ଷ କରେନ, ଏ କଥା ଶୁଣା ଯାଇ

বক্তব্য । পরস্ত এই সৎকার্যবাদ অংশ প্রমেয়-মধ্যে পরিগণিত হইলেও যুক্তি-শ্রেণীর মধ্যে সন্নিবিষ্ট থাকায় ইহাকে প্রমেয় পরীক্ষার পূর্বে অবতারিত করা গেল ; কেন না, ইহাই সাংখ্য শাস্ত্রের প্রমেয় পরীক্ষার ভিত্তি ।

সাংখ্য মতে তাত্ত্বিক-প্রমেয় [ প্রমাণের বিষয়ীভূত মূল তত্ত্ব ] পঞ্চবিংশতির অতিরিক্ত নহে । যদ্যপি পশ্চ, পক্ষী, মনুষ্য,—চন্দ্ৰ শূর্য, গৃহ, নক্ষত্র, তারকা,—ষট, পট, গৃহ, কুড়া প্রতিতি সমস্ত পদার্থই প্রমেয় ; এবং মন, বৃক্ষ, অহঙ্কার ও আত্মা প্রভৃতি যে কিছু

দেখাও যায় । কিন্তু তবিধি দর্শনের উপায়ীভূত যে বোগ ও বন্ত, ইহারা স্বয়ং কোন প্রমাণ নহে । তবে কি না, প্রমাণান্তরের অঙ্গুত্ত হইলে উহারা সেই দেখই প্রমাণের সাধক হয় বটে । বোগ বা বন্ত, ইন্দ্রিয় সংযুক্ত হইলে সেই দেখই প্রমেয়ের শক্তি বৃক্ষ বৰে যাত, তত্ত্বের অন্য কিছুরই সাধক বা সাধক হয় নাই । কিন্তু কথা মীমাংসকাচার্য গাগা তট বলিয়াছেন, “স্বচ্ছদস্তাদ্বামাত্মাদ্বাদ্বাদ্বিদ্বিযথন্তা দীনাং অক্ষুণ্ণীত্যবাধকাত্ম” হল, মনুক্তর্জন্মতামন্মাদিদ্বিযথন্তা দীনাং অক্ষুণ্ণীত্যবাধকাত্ম” [ মীমাংসা কুরুমাণ্ডলি ] ।

অপিচ, যোগ ও বন্ত, এতদ্বয়ের মধ্যে অপর এক প্রতেক বর্তমান আছে । যত্পৰ কেবল বাহ্যিক্রিয়ের শক্তি বৃক্ষ করে, কিন্তু যোগ অস্তরিক্রিয়েরও শক্তি বৃক্ষ করে । যন্ত্র, স্তুত্য বস্তুর শরীরে স্থুলত্ব অম না জন্মাইয়া টিক আকারটিকে চক্ৰ গোচৰ করিতে পারে না, দূৰহ বস্তুকে নিকটস্থের ন্যায় অম না জন্মাইয়া প্রত্যক্ষে উপনীত করিতে পারে না, কিন্তু যোগ তাহা পারে । [ যোগের ঐ রূপ শক্তি আছে কি না, টিক বলা যায় না । তবে বৃক্ষ্যাবোহ করিবার নিষিদ্ধ যে কিছু শুক্ষ্ম আছে, তাহা যোগ দর্শন শিখিবার কালে বক্তব্য । ]

আর এক কথা । ভারত যুক্তের সময় ব্যাসদেব সঞ্চয়কে এক দিব্য চক্ৰঃ প্রদান করিয়া থান । শিথিত আছে, সঞ্চয় তদ্বারা দূৰহ যুক্তকাণ্ড নিকটস্থের ন্যায় অবশেষকল করিয়া তদ্বারাণ্ডে খৃতৰাণ্ডে গোচৰ করিতেন । “নিকটস্থের ন্যায়” এই লিখন তঙ্গি থারা বোধ হয় যে ঐ দিব্য চক্ৰঃ কোন প্রকার যত্নজাতীয় হইবে । চম্পা বধন দিব্যচক্ৰৰ নামান্তর, তখন অসম্ভবই বা কি ?

আন্তর-পদার্থ তাহাও প্রমেয় ; তথাপি, তাহা প্রমেয় হইলেও তাত্ত্বিক প্রমেয় নহে। উহা ব্যবহারিক প্রমেয় ॥ ।

তাত্ত্বিক প্রমেয় কি ? যাহা তত্ত্ব অর্থাৎ কোন মৌলিক-পদার্থ বলিয়া প্রমা জ্ঞানের বিষয় হয়, তাহাই তাত্ত্বিক প্রমেয়। এক মৃত্তিকা-বিকারকে ঘট, শরাব এবং উদকন প্রত্তি মানা মাঝে ব্যবহার করিলেও, ব্যবহার নিষ্পাদনের নিমিত্ত ভিন্ন ভিন্ন পদার্থ বলিয়া গণনা করিলেও, তাহা যেমন মৃত্তিকা হইতে তত্ত্বান্তর নহে, তেমনি আন্তর ও বাহ্য-পদার্থের ব্যবহার দশায় অসংখ্যতা কলনা করিলেও সে সমস্তের তত্ত্ব বাস্তবিক অসংখ্য নহে। পদার্থ সকল ব্যবহার কালে একবিধি ; কিন্তু তাহার তত্ত্ব অন্যবিধি ।

কাহারো মতে জগতের মূল তত্ত্ব এক অদ্বিতীয় ব্রহ্ম ; কাহারো নিমিত্তত্ত্ব আর পুরুষ ; আবার কাহারো মতে জগতের তত্ত্ব অন্য-  
তত্ত্বই কেন মত থাকুক না, ব্যবহারের সমসংখ্যক তত্ত্ব কোন

— । ব্যবহার-ভাবের কালনিকতা আর মূলের তাত্ত্বিকতা সংকলন হইতেই আছে। ব্যবহারিক পদার্থের অসত্যভাব দেখাইবার নিমিত্ত ছান্দোগ্য-ষষ্ঠাধ্যায়ে একটি আধ্যাত্মিকা কথিত হইয়াছে। ঐ আধ্যাত্মিকার সূল মর্শ এই যে, “পুরাকালে উদ্বালক নামে এক ঋষি, খেতকেতু নামক আপন পুত্রকে ব্রহ্মজ্ঞ করিবার নিমিত্ত শুরু-সন্নিধানে প্রেরণ করিয়াছিলেন। খেতকেতু, কিছুকাল পরে

\* প্রমা শব্দের অর্থ ব্যাখ্যার্থ জ্ঞান। সেই ব্যাখ্যার্থ জ্ঞান যে যে বস্তুকে অবগাহন করে সেই সেই বস্তুই প্রমেয়। এতাবতা বস্তু, পদার্থ, প্রমেয়, এই সমস্ত নাম এক অর্থেই ব্যবহার হয়। ব্যবহারিক প্রমা এবং ব্যবহারিক প্রমেয়, ব্যবহার কালেই উপস্থুত কিন্তু তাত্ত্বিক প্রমা ও তাত্ত্বিক প্রমেয় তত্ত্ব জ্ঞানের উপস্থুত ।

অধ্যয়ন সমাপ্ত করিয়া গৃহে প্রত্যাগত হইলে, উদালক ভাহার জ্ঞান-পরিমাণ অনুভবার্থে, তদীয় মুখ জ্যোতিঃ নিরীক্ষণ করিতে লাগিলেন। দেখিলেন, খেতকেতুর তত্ত্ব জ্ঞান হয় নাই, তদীয় অস্তঃ করণ কেবল বিদ্যাভিমানে পরিপূর্ণ হইয়াছে। খেতকেতু তত্ত্ব হইয়া আসে নাই, একটি বিচারমন্ত্র হইয়া আসিয়াছে।

উদালক এতদর্শনে ছঃখিত হইলেন। ভাবিলেন, এখন আর ইহাকে উপদেশ দেওয়া বৃথা। যে মহুষের জিজ্ঞাসা-বৃত্তি প্রবল নাই, নিজের জ্ঞান শক্তির প্রতি সংশয় নাই, সে মহুষ্যকে উপদেশ দেওয়া বৃথা। অতএব, যদি কোন প্রকারে ইহার নিজ অজ্ঞানসম্ভা অনুভব করান যায়—তবেই ইহার বর্তমান অজ্ঞান উপদেশ দ্বারা উপশাস্ত হইতে পারিবে, নচেৎ না। উদালক মনে মনে এই ক্লপ আন্দোলন করিয়া খেতকেতুকে জিজ্ঞাসা করিলেন “নে—কেতু ! তুমি সমস্ত শাস্ত্রই অধ্যয়ন করিয়াছ, কিন্তু তুমি এই কান পদার্থ জানিয়াছ যে যাহা জানিলে সমস্তই জ্ঞান হয় ?”—

খেতকেতু বলিলেন “পিতঃ ! ইহা কিরণে সম্ভব হয় ?”—

উদালক বলিলেন “একটি মৃগয় বস্ত্র মূল জানিলে যেমন সমস্ত মৃগয় বস্ত্রই জ্ঞান হয়—একটি নথ-নিকৃত্তনের [ নকুণ ] তত্ত্ব জানিলে যেমন যাবৎ কাষ্ঠায়ন [ তীক্ষ্ণলোহ ] পদার্থ জ্ঞান হয়—একটি হিরণ্য-কুণ্ডলের প্রকৃতি জানিলে যেমন যাবৎ হিরণ্যয় বস্ত্রই জ্ঞান হয় ;—তেমনি এই দৃশ্যমান জগতের একমাত্র মূল উপাদান জ্ঞানিতে পারিলে, তৎকার্য্যভূত সমস্ত পদার্থই জ্ঞান হয়।”

উদালকের এবিধি উত্তরে খেতকেতুর ক্রমে নিজ জ্ঞান-শক্তির অতি সংশয় জন্মিল, জিজ্ঞাসাৰ উদ্দেশ্য হইল, বৃত্তস্মা প্রবল হইল।

অনন্তর উদ্বালক তক্ষণ সহকৃত উপদেশ দ্বারা তদীয় মনে তত্ত্ব সংক্ষার করিলেন। অতএব, ব্যবহার কালে ঘট-শরাবাদির পার্থক্য অন্তর্ভুক্ত হইলেও তাহা তাত্ত্বিক জ্ঞানের নিকট অসত্য। “ধার্মাদৰ্শন বিজ্ঞানী নামধৰ্ম মৃলিকীভূত সত্যম্” বিকার পদার্থ সকল বাক্য দ্বারাই স্থষ্ট (কল্পিত), নাম সকলের সত্যতা নাই, মূল পদার্থেরই সত্যতা। অতএব ঘট, শরাব, উদ্বালন,— এ সকল নাম মাত্র, মৃত্তিকাই উহাদের সত্য।

এই অভিপ্রায় কেবল উদ্বালক ধৰ্মের নহে, সাংখ্যাচার্যদিগেরও বটে। সাংখ্যাচার্যেরা বলেন, কার্য-কারণভাব ক্রম স্তুত্র অবলম্বন করিয়া জগতের মূল তত্ত্বে উপনীত হও—তাহা হইলে আপনার অবলম্বন ও জগতের যথার্থ ক্রম অবগত হইতে পারিবে। জগৎ ও আত্মা, এই দ্বই পদার্থের বিবেক জ্ঞান-লাভ করিতে পারিলেই কৃতার্থ হইবে।

কল্পিক দিগের কথা গুলি শুনিতে যেমন, বুঝিতে তেমন নহে, তাহা বুঝিতে যেমন, পরীক্ষা করিতে তেমন নহে। সাংখ্য-কারণভাবেন “নিম্ন শ্রেণীর কার্য কারণ ভাব অবলম্বন করিয়া মূল তত্ত্বে উপনীত হও” কিন্তু তত্ত্বের গমন করিবার পরিক্ষৃত পথ কৈ ? জগতের ভাব, পতি, সংস্থান ও কার্য্য কারণ ভাব এমনি বিচিত্র, এমনি আশ্চর্য যে, নিম্নশ্রেণীর কার্য্য-কারণভাব হিরু করাও সুকৃতিন। আবার মূল্য মনের সহিত এই জগতের এমনি বক্তৃ-সম্বন্ধ, এমনি প্রতার্য-প্রতারক ভাব যে, একটা সামান্য কার্য্য কারণ ভাব গড়িতে গেলেও মত ভেদ উপস্থিত হইয়া সংশ্রে সাগরে নিমগ্ন করে ও বিমোহিত করে। কোন অমূকরণ ধৰনির [ যেমন টেকীর কচ্ছচির ] প্রতি মনোনিবেশ করিলে, সেই ধৰনিকে যখন যেক্ষণপ কল্পনা করা যায়, তখন সেই ক্রমই বোধ হয়। জগৎ বা আত্মার অবলম্বন নির্ণয়

করিতে প্রযুক্ত হইলেও ঠিক্ সেই ক্লপ হয়। না হইবে কেন? যখন জগতে এমন কোন পদার্থ নাই যাহার দুইটি একক্লপ পাওয়া যায়, তখন অবশ্যই ওক্লপ হইবে। প্রজ্ঞা, প্রতোক বাস্তিতেই বিশ্বাস্ত বটে, কিন্তু প্রতোক বাস্তিতেই অত্যন্ত ভিন্ন। অতএব, যাহার যেমন প্রজ্ঞা, তিনি তদনুক্লপ সিদ্ধান্ত করিবেন। বহুলোকে বহু প্রকার সিদ্ধান্ত করিবে, তন্মধ্যে কাহার সিদ্ধান্ত যে ঠিক্, কে বলিতে পারে?—

সাংখ্যকার বলেন, নির্দোষ সংক্ষত আত্মাই উহা বলিতে পারে। যাহা ত্রৈকালিক, ( কম্বিন কালেও যাহার অন্যথা হয় না ) তর্ক পরিষ্কৃত, সংস্কৃত-আত্মার বিশ্বাস, নিরপেক্ষ সৎপুরুষের প্রিয়, তাহাই ঠিক্। সেই ঠিক্ সিদ্ধান্তই ফল প্রসব করে। সেই সিদ্ধান্তই কল্যাণ-কামী পুরুষের অবশ্য প্রাপ্ত্য। উৎপত্তি ঘটিত কার্য কারণ অনেক মত আছে বটে, কিন্তু সে সমস্ত মত অত্রৈকালিক, অত্যন্ত সংস্কৃত, সংস্কৃত আত্মার ও সৎপুরুষের নিকট অপ্রিয় স্মৃতিরাং প্রস্তুত মত অসৎ।

এক মত আছে, “অসতঃ সজ্জায়তে” অসৎ অর্থাৎ ক্লপ ও আধ্যাদি-বিবজি’তক্লপ কারণ হইতে সৎ [ব্যার্থ বস্তু] পদার্থ জন্ম লাভ করে। এই মতের নাম অসৎকার্যবাদ।\*

\* ইহা ন্যায় সম্মত। এতন্তিম নান্তিকবিশেষের মতে অসৎ অর্থাৎ নাম ক্লপ আধ্যা বিবর্জিত ( যাহা কিছুই নহে ) স্বক্লপ কারণ হইতে তত্ত্ব অর্থাৎ যাহা কিছুই নহে এবন এক আশচর্য কার্য উৎপন্ন হয়। এবত্তে জগন্তির পুরুষে কিছুই ছিল না, এখনও না, ভবিষ্যতেও ন। ইহার মতে ইধুর নাই পরকালও নাই।

আর এক মত আছে, “একস্য সতো বিবর্তঃ কার্যাজাতং ন বস্ত সৎ” এক সম্ভব হইতে এই দৃশ্যমান কার্য সমূহ আজ্ঞাত করিয়াছে স্মৃতরাং এ সমস্তই অসৎ অর্থাৎ উৎপন্ন ও ভূমিকা। এই মতের নাম বিবর্তবাদ।

অন্য এক মত আছে “সতোসজ্জায়তে” পরমাণু প্রভৃতি সৎ পদার্থ হইতে অসৎ অর্থাৎ যাহা উৎপত্তির পূর্বে ছিল না, তাহা দ্বাণু-কাদি ক্রমে উৎপন্ন হয়। এই মতের নাম অভাবোৎপত্তি বাদ।

অপর এক মত এই যে “সতঃ সজ্জায়ত-এব” সম্ভব হইতে সমস্তই উৎপন্ন হয়, অর্থাৎ যাহা উৎপন্ন হয়, তাহা উৎপন্ন হইবার পূর্বেও থাকে। এই মতের নাম সৎকার্য বাদ। সাংখ্য প্রণেতা কপিল এই পক্ষপাতী। মহর্ষি কপিল মুক্তি সহকারে বলিয়াছেন “পূর্বে কপিল সদোষ, অন্যথাভবিক, অত্রৈকালিক, সংস্কৃত-আজ্ঞার স্মৃতরাং উহা অসৎ ও অগ্রাহ্য ; কিন্তু এই মতটি [ উৎপত্তির পক্ষে সত্য থাকে] উহার বিপরীত, সাধু ও কল্যাণ-কামী পুরুষের গ্রাহ্য। আমরাও সাংখ্যপক্ষপাতী স্মৃতরাং এই মতই বিবৃত করা যাইতেছে—

যদি বল, কার্য যে উৎপত্তি হইবার পূর্বেও ছিল—কোথায় ছিল?—ইহার উত্তর এই যে, তাহা কারণ দ্রব্যে লুকায়িত ছিল। ইহাতে মুক্তি কি?—অভিনব উৎপত্তিপক্ষে বিপ্রতিপত্তিই বা কি?—অভিনব উৎপত্তি পক্ষে বিপ্রতিপত্তি [ব্যাধাত] এই যে প্রথমতঃ সিন্ধু সাধন অর্থাৎ যাহা থাকে, তাহার আবার উৎপত্তি কি?—“ছিল না হইল” এমন হইলেই উৎপত্তি বলা যায়। কার্য যদি চিরকালই আচ্ছ. তবে তাহার নিষিদ্ধ ষষ্ঠ বা আয়োস কেন?—

আছে। আয়াস বা যত্নের প্রয়োজন আছে। লুকায়িত অর্থৎ শক্তিজগতে অবস্থিত অব্যক্ত-কার্যকে ব্যক্ত করাই যত্ন ও আয়াসের ফল ; কেননা, অনভিব্যক্ত কার্য সকল ব্যবহারের অমূল্যবোগী এবং নিষ্কল। মৃৎপিণ্ডে ঘট-শক্তি আছে কিন্তু ঘটের অভিব্যক্তি-বাতি-রেকে তদ্বারা জলাহরণ বা অগ্নিধি অর্থ ক্রিয়া সম্পন্ন হইতে পারে না ; স্মৃতরাং অভিব্যক্তির নিষিদ্ধ তাহাতে ব্যাপার-সংযোগ করিতে হয়। উৎপত্তির পূর্বে কার্য্যের সন্তাব থাকিলেও যখন তাহার অভিব্যক্তি হওয়ার অপেক্ষা আছে, তখন আর কার্য্য-প্রবৃত্তির ব্যাপার জগ্নিবে কেন ? যত্ন বা আয়াসের বৈকল্যাই বা হইবে কেন ?—কার্য্যের অনাগতাবস্থা বা কারণ-ব্যাপারের পূর্বাবস্থা অথবা অব্যক্ত-অবস্থা অমৃৎপত্তি। আর, বর্তমানাবস্থা বা ব্যক্ত-অবস্থাব নাম উৎপত্তি অতীতাবস্থা বা স্বকারণে পুনর্বিলীন হওয়ার নাম ধৰ্ম অথবা অগ্নিধি উৎপত্তি ও বিনাশ এ জগতে নাই।

যে কারণ-জ্বর্যে যে কার্য্য-শক্তির অভাব আছে, সেই কার্য্য-জ্বর্যটি হইতে সেই কার্য্যের উৎপত্তি কদাচ হইবে না। শত সহস্র শিল্পী একত্রিত হইলেও নীলকে পীত করিতে পারিবেন না। অসংখ্য উপায় অবলম্বন করিয়া চির কাল নিষ্পীড়ন করিলেও বালুকা হইতে স্বেহ নির্গতিত হইবে না ; কেন না, পীত বা স্বেহ, নীলে বা বালুকাতে নাই। অতএব যে কার্য্য যে উপাদানে লুকায়িত থাকে, শক্তি জগতে নিষিদ্ধ থাকে, সেই কার্য্যাই সেই উপাদান হইতে প্রাহৃত্ত হয়, কার্য্যান্তর হয় না। যদি তাহা হইত, তবে সকল বস্তু হইতেই সকল বস্তু হইতে পারিত। যখন তাহা হয় না, তখন বিশেষ বিশেষ কার্য্য-শক্তি বিশেষ বিশেষ উপাদানে শক্ত [ শক্তি জগতে লুকায়িত

আছে, সনেহ নাই। কপিল এই সৎকার্য বুঝাব বিষিক্ত অনেক প্রকার তর্কের উত্তীবন করিয়াছেন, বাহ্য ভৰ্মে সে সকল পরিত্যাগ করা গেল ।

সাংখ্য মতে কার্য বিবিধ । এক অভিব্যজ্যমান ; অপর উৎপদ্যমান । ধার্ম হইতে তঙ্গুল, গো হইতে হঞ্চ,—ইত্যাদি প্রকার কার্য জাতের নাম অভিব্যজ্যমান । বীজ হইতে অঙ্গুর, আহাৰ-জ্বর হইতে শোণিত, ইত্যাদি জাতীয় কার্যের নাম উৎপদ্যমান । এই বিবিধ কার্যই শক্তিক্রপে স্বীয় স্বীয় কৃপ ধারণ করিয়া প্রকাশ পাব । সেই প্রকাশ পাওয়ার নাম কোথাও অভিব্যক্তি, কোথাও

শক্তির জ্ঞান কাহারো বা কার্য-নিষ্পত্তির অনন্তর জন্মে, তৎপূর্বেই জন্মে । “ভূতে পশ্যত্বি বর্জনা” পরে জন্মে

• “দিবিধিবিহীনায়তীবি” “দাসত্বপ্রাদী হহহৃত” “তদাদাল নিষ্ঠ-জাত” “সর্বন সর্বজ্ঞসর্বাত্ম” “যজ্ঞস্ত যজ্ঞ্য কর্ত্ত্বাত” “কার্য্য মার্বাত” “দামি অক্ষি লিবন্ধনী অবচারণ্যবচারী” “শাস্তি কার্য্যাত্মনঃ” এই সকল কাপিল সূত্রের মৰ্ম লইয়া ইহা লিখিত হইল । ভাব এই যে শৃঙ্খিকায় যদি ঘটশক্তি না থাকিত, তাহা হইলে কদাচ শৃঙ্খিকা ধারা লোকে ঘট প্রক্ষেপ করিতে পারিত না । শৃঙ্খিকার ঘট জ্ঞানাইবার শক্তি আছে বলিয়াই শৃঙ্খিকা ঘট জ্ঞান। শৃঙ্খিকা ঘট জ্ঞানাতে পারে বলিয়াই লোকে শৃঙ্খিকা মধ্যে ঘট আছে জানে এবং তদ্বিষিক্তই লোকে তদ্ব্য হইতে ঘট বাহির করিয়ার চেষ্টা পাব । এইরূপ অক্ষতিতে যদি অগৎ-রচনা শক্তি না থাকিত—তাহা হইলে কদাচ অক্ষতি অগৎ রচনা করিতে পারিত না । অক্ষতিতে অগৎ-উৎপাদিকা শক্তি আছে বলিয়াই অক্ষতি অগৎ জ্ঞান। ইত্যাদি । সাধ্য বে ক্ষেত্রের কর্তৃত লোপ করিবেন, এই হ্যাত হইতেই তাহার স্তুপাত ।

অত বুদ্ধি মহুব্যেৱ, আৱ পূৰ্বে জন্মে পৰীক্ষক মহুব্যেৱ। এই জন্মই  
পৰীক্ষক পুৰুষেৱা কাৰ্য্যোন্নতি কৱিতে পাৱেন, জড় বুদ্ধিৱা পাৱেন না।

সাংখ্য মতে কাৰণও দুই প্ৰকাৰ। এক প্ৰকাৰেৱ নাম নিমিত্ত  
কাৰণ, অন্ত প্ৰকাৰেৱ নাম উপাদান কাৰণ। \* কাৰণ শব্দেৱ সাধাৰণ  
অৰ্থ এই যে “যিন বিন্দু যন্ম মৰক্ষি মন্তব্য কাৰণেন্দ্ৰ” অৰ্থাৎ যদ্বিতীয়েকে  
বে আঘ-লাভ কৱিতে পাৱে না, সে তাহাৰ কাৰণ। এই লক্ষণ  
অনুসাৱে সকল বস্তুই সকল বস্তুৰ কাৰণ হইয়া উঠে,—এই জন্ম  
সাধাৰণ কাৰণ কুটোৱ মধ্য হইতে কতক গুলিকে কৰ্ত্তা, কতক গুলিকে  
কৰ্ম্ম, কৰণ, অধিকৰণ, সম্প্ৰদান প্ৰভৃতি নাম দিয়া বিশেষ কৰা হয়।  
পশ্চাত অবশিষ্ট দুইটিৰ মধ্যে ঘনিষ্ঠতা অনুসাৱে একেৱ নাম নিমিত্ত  
কাৰণ—অপৱেৱ নাম উপাদান কাৰণ বলা হয়। এই উপাদান  
নৈমায়িকেৱা সমবাসী কাৰণ বলিয়া থাকেন। উপাদান  
সহিত নিমিত্ত-কাৰণেৱ প্ৰভেদ এই যে, জাৰিমান কাৰ্য্যেৱ শৰীৰে  
দান-কাৰণ-জ্বাটী-সংযুক্ত থাকে, নিমিত্ত কাৰণটি সেকৰপ থাকে।  
ষটজনপ কাৰ্য্যেৱ উপাদান-কাৰণ মৃত্তিকা। এবং নিমিত্ত কাৰণ দণ্ড, চক্ৰ,

---

\* কাৰণ-জ্ঞানে বুৎপত্তি হওয়া স্বীকৃতি। কোন কাৰ্য্য উৎপন্ন হইলে পৰ  
তাহাৰ কাৰণ অনুধাৰণ কৰা বৱং সহজ, কিন্তু ভবিষ্যৎ কাৰ্য্যেৱ কাৰণ অবধাৰণ  
কৰা বড় কঠিন। তাহা হনিগুণ অজ্ঞাসম্পত্তি-ব্যক্তিৰাই পাৱেন— মুক্তি-কৃপণ  
ধ্যান-পাৰণ-ব্যক্তিৰাও পাৱেন।

কাৰ্য্যেৱ কাৰণ নিৰ্ণয় কাৰণে অস্ত ও ব্যতিৰেক, উভয় পথই অবস্থা  
কৱিতে হয়। কোনটি থাকাতে কাৰ্য্যটি জয়িতাৰে তাহা দেখিতে হইবে এবং  
কোনটি না থাকিলে তাহা হইত না ইহাও দেখিতে হইবে, “তাহা না থাকিবলৈ  
হইত না” এই অংশটি নিকট সবল অনুসাৱে শাহু কৱিতে হইবে; কচেৎ  
কুলকাৱেৱ পিতামহ সা থাকিলে ষট হইত না বলিয়া যে ষটেৱ পতি সেই  
পিতামহও কাৰণ হইবে, এইত থাহে।

ମନ୍ତିଳ ଓ ହର୍ଷ ପ୍ରଭୃତି । ସଲାଦାନି କାର୍ଯ୍ୟେ ଉପାଦାନ ମୁଦ୍ରଣ, ଏବଂ ଭାବାନ ନିମିତ୍ତ କାରଣ ପ୍ରଦର୍ଶନ ଓ ଭାବା [ଭାବା] ପ୍ରଭୃତି । ସଟକପ କାର୍ଯ୍ୟର ଶରୀରେ, ହୃଦ୍ଦିକାଳପ ଉପାଦାନ ସଂଲଗ୍ନ ଥାକିବେ କିନ୍ତୁ ନିମିତ୍ତ-କାରଣେର ସଂତ୍ରବଣ ଥାକିବେ ନା ; କେବେ ନା, ନିମିତ୍ତ କାରଣ, କାର୍ଯ୍ୟ ଜୟାଇଯା ଦିନାଇ କୁତାର୍ଥ ହର୍ଷ ହୃତରାଂ ଭାବାର ସହିତ ଆବ କାର୍ଯ୍ୟରେ ସମ୍ବନ୍ଧ ଥାକେ ନା । ଫଳ, ସେ ଦ୍ରବ୍ୟେର ଗାନ୍ଧେ କାର୍ଯ୍ୟ-ଜୟୟ, ବା, ସେ ଦ୍ରବ୍ୟ ବିକୃତ ହେବା କାର୍ଯ୍ୟ ଜୟାଯା, ଭାବାରଇ ନାମ ଉପାଦାନ । କାବଣେ ସେ କାର୍ଯ୍ୟ ଶକ୍ତି ବିଲୌଳ ହେବା ଥାକେ, ସେ ଉପାଦାନ କାରଣେଟି ଥାକେ, ନିମିତ୍ତ କାବଣେ ନହେ ।

ଶାନ୍ତ୍ୟବନ୍ଧରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ସମସ୍ତ ଜଗତେ ଉପାଦାନ ପ୍ରଭୃତି । ସେଇ ପ୍ରକାରରେ ଅନୁଷ୍ଠାନ ଓ ଅପ୍ରମେଯ କାର୍ଯ୍ୟଜନନ-ଶକ୍ତି ଲୁହାରିତ ଛିଲ, କ୍ରମଶଃ ଭାବାର କାର୍ଯ୍ୟର ବ୍ୟକ୍ତ ହେବା ଏହି ଦୃଶ୍ୟମାନ ବିଚିତ୍ର ଜଗତ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଯାଛେ । ଏହି ପ୍ରକାରେ ଭାବା ହିତେ ବିଶ ବ୍ରକ୍ଷାଣ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଯାଛେ ? ଏହି ପ୍ରକାରେ କାଣେ ବିବୃତ ହେବେ । ହୃତରାଂ ଏହି ହାନେଇ ପରୀକ୍ଷାକାଣ କାଣେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଗେଲ ।

---

ପରୀକ୍ଷାକାଣ ସମ୍ବନ୍ଧ ।



## বিজ্ঞাপন।

|                                                     |         |    |
|-----------------------------------------------------|---------|----|
| সাধা-দর্শন [অন্যান্য দর্শনের মত সম্পূর্ণ] মূল্য ১০০ |         |    |
| আকাশ কুরুক্ষ [নভল]                                  | মূল্য   | ১০ |
|                                                     | ডাকঘাণল | ১০ |
| ঐতিহাসিক-রহস্য [ অবস্থাগ ]                          | মূল্য   | ১০ |
|                                                     | ডাকঘাণল | ১০ |
| ঝ [ বিজীয়কাপ ]                                     | মূল্য   | ১  |
| হকুমারী-মাটিক                                       | মূল্য   | ১০ |

এই সকল পুস্তক পটোলডাই, ক্যানিং লাইব্রেরী, বহুজাত  
ক্লাবে প্রেস কর মংকুত বক্সের পুস্তকালয়ে এবং আমার নিকট  
পাওয়া যাবে।

প্রস্তাবকৃত পুস্তক পুরুষার্থী অধীক্ষণ ক্লাবে ক্লাবে, যাইচে  
পানিনি, কাত্তারুন ও পতেকলি কৃত স্বত্ত্ব ভাস্যাদিতে তাৰুৎ পৰ্য কৌশলে  
অকাধিক আছে, এই দ্বাক্ষরণালি বিশুভিৰু-কৃত টীকাৰ মহি।  
ঐচেরো পুস্তক কৰিব; বিশুভিৰু প্রাহকেৰ অভি অধিব মূল্য ১,  
হাতিহ টাঙ্কিৰ গুচি ১, টোকা অবধারিত কৰা হইয়াছে। গুড়েকু-  
কুল দ্বাৰা পুরুষ প্রেরণ কৰিয়া বাধিত কৰিবলৈ

শ্রীকালীবৰ বেদান্তবাচীশ।

১৭ নং কলারী চৰল মন্ত্ৰ মেল,

বালিকালা।









